

# الوحدة الوطنية

قناع لتكوين عَبَدَة الطاغوت

آية الله الشهيد الشهيد الشيخ نمر باقر النمرسين الشيخ الشيخ المرسوبات النمرسين الشيئ الشيئ الشيئ الشيئ الشيئة ال





الطبعة:

الأولى 1439 هـ - 2018م



إصدار:

مؤسسة الشهيد آية الله النمر العالمية. الموقع الرسمي لسماحة آية الله الشهيد النمر: www.sknemer.com

## الوحدة الوطنية

قناع لتكوين عَبَدَة الطاغوت

آية الله الشهيد الشيخ نمر باقر النمر شَّتُ ثُنَّتُ

بِنِ اللهِ الرَّمْنَ الرَّحِيمِ اللهِ اللهِ الرَّمْنَ الرَّحِيمِ اللهِ رَبِّ الْمَسْلَمِينَ الْمَسْلَمِينَ الرَّحِيمِ اللهِ مَالِكِ يَوْمِ الرَّحِيمِ اللهِ مَالِكِ يَوْمِ الدِّينِ اللهِ اللهِ يَوْمِ الدِّينِ اللهِ اللهُ ا

### تقريظ سماحة آية الله المجاهد السيد هادي المدرسي

بسم الله الرحمن الرحيم

والحمد لله ربّ العالمين والصلاة والسلام على خير خلقه أجمعين نبينا محمّد وأهل بيته الطيبين الطاهرين

النمر شخص وشاخص، ورؤية وبصيرة؛ أمّا شخصه فهو خَلتٌ من خَلق الله كغيره من البشر، لكن ما ميّزه عن الآخرين ليس فقط ما تعرض له من أذى، ومن تّم الذبح على يد أرذل خلق الله عزّوجلّ؛ وإنّا تميّز أيضاً برؤيته

الصائبة، وهي التي صنعت مواقفه، ومواقفه هي التي حوّلته من شخص إلى شاخص، ومن فرد إلى نموذج، ومن حامل راية العدل إلى أيقونة العدالة.

إنّ بصيرة ساحة آية الله الشيخ الشهيد كانت نتيجة تسليمه لله وإطاعته لأنبيائه عَلَيْهَ للهُ ، ولعلَّ الكثيرين فوجئوا بمواقف النمر، وشبجاعته، وبتنمره في ذات الله؛ وقيد فو جنّوا أكثر بإقدام السلطات الظالمة على التعدي على حرمة دمه، فذبحوه من الوريد إلى الوريد على خلفية مواقف الدينية الشجاعة؛ ولكن مَنْ يقرأ رؤى هذا الفقيه الشهيد لا يُفاجأ بشيء، فالرجل كان مؤمناً: ابتداءً من عبادته، وانتهاءً بأمره بالمعروف ونهيه عن المنكر، وتوليه لله، وتبريه من أعدائه، ثمّ الجهاد في سبيل الله تعالى.

لقد كان إيهانه صادقاً وشاملاً لهذا الدين الذي يقوم على أساس التوحيد، الذي يبدأ بالكفر بالطاغوت، ثمّ الإيان بالله ربّ العالمين، يقول الله تعالى: ﴿فَمَنْ يَكْفُرْ بِالطَّاغُوتِ وَيُؤْمِن بِاللهِ فَقَدِ اسْتَمْسَكَ بِالْعُرْوَةِ الْوُثْقَى ﴾(١)، ومثل هذا الرجل لابد أن يتصدى له الطاغوت، لأنّ التناقض بينها واضح، وأحدهما ينفى الآخر؛ فشيخ الشهداء كان يُمثلُ النور، بينما كان الطاغوت يُمثل الظلمات، ولا يمكن أن يُجمع بين النور

<sup>(</sup>١) البقرة، ٢٥٦.

والظلام، ولا الحق والباطل، ولا الخير والشر، ولا الشيخ النمر ولا طاغية آل سعود؛ من هنا فإنَّ موقف الطاغوت منه كان طبيعياً إذ لم يكن متوقعاً من الذي يُنافس الله في رداء الجبروت أن يسكت على رفع الشيخ راية التوحيد في وجهه، خاصةً وأنّ أوّل ما دعا إليه الشيخ النمر هو الكفر بالطاغوت كشرطٍ للإيان بالله.

وإذا نظرنا إلى التاريخ من عهد هابيل وقابيل، ومروراً بعهد الإمام الحسين عَلَيتُ وقاتله يزيد بن معاوية، إلى عهد الشيخ الجليل فإننا نجد الأمور التالية:

أوّلاً: إنّ طبيعة الطاغوت هي طبيعة عدوانية، فهو يعتدي على الحق، فهو يعتدي على الحق، الحق، فيكفر بالله تبارك وتعالى، ويعتدي على الحق، فيصادره من الناس، ويعتدي على مَنْ يرفع راية العدل، فيقوم بذبحه.

ترى هل أنّ هابيل هو الذي اعتدى على قابيل أم أنّ قابيل هو الذي هو الذي هو مَنْ اعتدى على هابيل؟ وهل أنّ إبراهيم عَلَيْتُلا هو الذي حاول حرق حاول قتل النمرود أم أنّ النمرود هو الذي حاول حرق إبراهيم عَلَيْتَلا وهكذا إلى يومنا هذا.

ثانياً: إنّ الشيخ حاول بكلّ الوسائل أن يُثني الطاغوت عن طغيانه، ويمنعه من الظلم؛ لكنّه لم يجد بُدّاً من أن يُصرّح بالحق لله، وينادي بمواجهة الطغيان ليس بالسيف، إنّا بالكلمة

التي هي أمضى من السيف، لأنّ السيف يمكن أن يفرى اللحم لكن كلمة الحق تُقطّع أمّة الشيطان، وتقوّض قواعد الحكم الظالم؛ يقول ربّنا عزّوجلّ في القرآن الكريم: ﴿فَأْتَى اللهُ بُنْيَانَهُم مِّنَ الْقَوَاعِدِ فَخَرَّ عَلَيْهِمُ السَّقْفُ ﴾،(١) وقد سلبتْ كلاات الشيخ الشهيد وخطبه ومواعظه الشرعية من الحكم الظالم في الجزيرة العربية، ولقد علم الطاغوت أنّ عقيدة التوحيد إذا انتشرت بين الناس فلن يقبلوا به حاكماً ولو لساعة واحدة، وكان الشيخ منذ البدايات يقوم بهذه المهمة، وتحمّل ما تحمل حتّى التحق بقافلة الحسين عَليتَ لان وذُبح كما يُذبح الكبش، وهي الطريقة التي ذبحوا بها سيد شباب أهل الجنة الحسين بن على بن أبي طالب السلام ابن فاطمة بنت رسول الله (صلى الله عليها وآلها وسلم).

ثالثاً: إنَّ الطغيان ليس له حدود، ولا يمكن أن يقف عند حـد، ولعـل الكثيرين كانـوا يظنـون أنَّ الغبـي الجبـان سيكتفي باعتقال الشيخ، وربها بالحكم عليه بالمؤبد، ولعل البعض راهن على ذلك، باعتبار أنَّ المؤمنين لا يمكن أن يمرّ واعلى قتل عالم الدين مرور الكرام، وأنَّ الله تعالى سوف يشأر لذلك وهو القائل: ﴿إِنَّ رَبُّكَ لَبِالْمِرْصَادِ ﴾(٢)، إلاَّ أنَّ مَنْ يدرس طبيعة الظالمين يعرف أنّ ظلمهم لاحدود له، يقول ربّنا: ﴿وَإِذَا

<sup>(</sup>١) النحل، ٢٦.

<sup>(</sup>٢) الفجر، ١٤.

بَطَشْتُم بَطَشْتُمْ جَبَّارِينَ ﴾(١)، ويقـول: ﴿إِنَّ الْمُلُوكَ إِذَا دَخَلُوا قَرْيَةً أَفْسَدُوهَا وَجَعَلُوا أَعِزَّةَ أَهْلِهَا أَذِلَّةً وَكَذَلِكَ يَفْعَلُونَ ﴾ (٢).

رابعاً: إنّ ما غفل عنه الطغاة في التاريخ وما زالوا يغفلون عنه هو أن للظلم والطغيان والعدوان عاقبة، فَلُو أنّ ظالماً من الظلمة في السابق استطاع أن يُفلت من عاقبة ظلمه وطغيانه، فإنّ من الممكن أن يَسلمَ سلمان بن عبدالعزيز من سوء عاقبة قتله الشيخ الشهيد؛ فالله تعالى سوف يأخذ الظالمين أخذ عزيز مقتدر، كما أنَّه أرحم الراحمين في موضع العفو والرحمة، وأشدّ المعاقبين في موضع النكال والنقمة، وسوف يبقى دم هذا الشهيد يفور ويفور حتى ينتقم الله من أعدائه.

خامساً: إنَّ ساحة الشيخ الفقيه لابدَّ أن يتحوَّل عندنا إلى نموذج نقتدي به في كلُّ مناحى حياتنا، وأهم شيء في ذلك هو أن نستوعب رؤاه وبصيرته لكى نتصرف كم تصرف هو.

ولقد فتح الله للشيخ الباب الخاص للجنة كما لأمثاله من المجاهدين، بعد رفع الشيخ راية الجهاد وظل رافعاً لها حتى سُفك دمه الطاهر، يقول الإمام علي عَلَيْتَ لا ذَا الجِهَادَ بَابُ مِنْ أَبْوَابِ الجَنَّةِ، فَتَحَهُ اللهُ لِخَاصَّةِ أَوْلِيَائِهِ »(٣).

<sup>(</sup>١) الشعراء، ١٣٠.

<sup>(</sup>٢) النمل، ٣٤.

<sup>(</sup>٣) نهج البلاغة، ص ٧٧.

كما أنّ الشهادة التي حظي الشيخ الشهيد بها كانت العاقبة الحسنة لجهاده الكبير، وهذا مقام لا يحصل عليه إلَّا المخلصون من عباد الله تعالى.

نسال الله تعالى أن يتقبل هذا القربان من أتباع أهل البيت عَلَيْتُ إِلا في هذا العصر، وأن يجعلنا ممن يحملون رايته، ويحمون رسالته التي أريقت دماؤه من أجلها.

هادي المدرسي ٣/ ٣/ ١٤٣٧ هـ

## تمهید

إنَّ الدعوة إلى الوطنية والوحدة الوطنية والولاء الوطني قد تستبطن في أحشائها أهدافاً جاهلية شيطانية نسجها الطاغوت ليبقى متربعاً على كرسي العرش في بيت العنكبوت، وجاثا على صدر المجتمع مخمداً لأنفاس الأحرار الذين يأمرون بالقسط والعدل؛ لأن حقيقة الدعوة إلى الوطنية والوحدة الوطنية والولاء الوطني هي عنوانٌ للترهيب والتخدير، وهي قناعٌ لتكوين عَبَدَة الطاغوت، وهي تمزيقٌ لأمّة التوحيد، وليست توحيدًا للوطن، وذلك لأنّ:

أولاً: الوطن فُصِّلَ ويُفصَّل على مقاس الطاغوت.

ثانياً: الطاغوت هو المانع من وحدة الأوطان.

فالمجتمع في المغرب يريد أن يتوحّد تحت راية دولة المغرب العربي، وكذلك المجتمع في الهلال الخصيب يريد أن يتوحّد تحت راية دولة الهلال الخصيب، وكذلك المجتمع في الجزيرة العربية العربية يريد أن يتوحّد تحت راية دولة الجزيرة العربية، وكذلك المجتمع في النيل والحبشة يريد أن يتوحّد تحت راية النيل، ومعهم أيضاً مجتمع مجتر القمر، وهكذا كلّ مجتمعات

الدول العربية أجمع تريدُ أن تتوحّد تحت راية دولة الولايات العربية المتحدة، وهكذا هم يريدون مع باقع المجتمعات الإسلامية أن يتوحّدوا تحت راية دولة الولايات الإسلامية المتحدة.

ولكن الذي يمنع المجتمعات من الوحدة هو الاستكبار الدولي الذي سيفقد بالوحدة العربية أو الإسلامية قدرته على نهب ثروات العالم العربي أو العالم الإسلامي المتحد، ولكن الاستكبار ليس ذا بال، وسيتهاوى لو توحدت إرادة الزعامات التي تحكم الأمّة، ولكن المانع الحقيقي والمنيع هم الحكام الطغاة الذين يعبدون كرسي الحكم؛ والوحدة تعنى نزول أو سقوط الطاغي من على هذا الكرسي، وهذا ما لا ولن يُسمح لأحدٍ بأن يهمِسَ به، فضلاً عن الصدح به، وفضلاً عن منازعته الكرسي، ولو تطلب الأمر أن يحفر أخاديد تجري فيها بحيراتٌ من الدماء.

ولم يطالب مجتمعٌ من المجتمعات الإسلامية بالانفصال عن الدولة التي تحكم بلاده إلّا بسبب الاضطهاد والظلم والعدوان والبغي والجور والطغيان الذي تمارسه السلطات الحاكمة عليهم من التميز والحرمان والاستعباد، وسلب الحريات، وتغييب العدالة، وهتك الحرمات، وانتهاك الكرامة الإنسانية.

ومن أجل بيان الرؤية الثاقبة، والموقف الرشيد، والبصيرة القرآنية، والحكم السديد من الوطنية والوحدة الوطنية والولاء الوطني سيكون الحديث بعد هذا التمهيد عن ستة وعشرين عنواناً وهيي:

- ١. المدخل.
- ٢. معنى الوحدة.
- ٣. دواعي الوحدة وأهدافها.
  - ٤. المعيار الشرعى للوحدة.
- ٥. البصيرة القرآنية لوحدة الأرحام.
- ٦. البصيرة القرآنية للوحدة الإنسانية.
  - ٧. أقوى العوامل الداعية للوحدة.
- ٨. البصرة القرآنية لوحدة الأمّة الإسلامية.
  - ٩. البصرة القرآنية للوحدة المذهبية.
  - ١٠. البصيرة القرآنية لوحدة الأمّة المؤمنة.
- ١١. أكر مية الإنسان وأفضليته على المخلو قات.
- ١٢. الأصالة والسيادة للقيم الرسالية أولاً وبالذات.
  - ١٣. أهم القيم المعرفيّة.

- ١٤. أهم القيم الإنسانيّة.
- ١٥. أهم قيم الفرد والمجتمع.
- ١٦. أصالة الإنسان وسيادته على القوانين الوضعية والوطن.
  - ١٧. معنى الوطن في اللغة والعرف.
  - ١٨. معنى الوطن في المصطلح الشرعي.
  - ١٩. العلاقة بين هوية الإنسان والهوية الوطنية.
    - ٠٢. ما هو المراد من الوطن في الروايات؟
  - ٢١. وقفة تأمل في رواية «حب الوطن من الإيمان».
- ٢٢. البصرة القرآنية للوطنية والوحدة الوطنية والولاء الوطني.
  - ٢٣. الولاء لله ولا ولاء للوطن.
  - ٢٤. الوطنية في دولة الرسول المنافقة.
- ٢٥. الموقف المبدئي بعد وضوح الرؤية الرسالية ومعرفة الحكم الشرعي.
  - ٢٦. مسك الختام.

المدخل

إنّ الله سبحانه وتعالى خلقَ كتابَ التكوين، وخلق الإنسانَ وجعلهُ سيداً على الكون، وأنزل كتابَ التشريع وجعله حاكماً على الكون والإنسان؛ ومما جاء في كتاب التشريع:

١. إنّ للتوحيد الإلهي عنصرين هما العبودية لله، واجتناب الطاغوت؛ ولكننا لم نجتنب الطاغوت، فاختلطت العبودية لله بالعبودية لغيره، ولذلك استبدلنا الذي هو أدنى (الرجس من الأوثان) بالذي هو خير (التوحيد الإلهي).

٢. إن الله تعالى سخَّر الأشياء للإنسان، وجعلها تابعة له وطوع إرادته، ولكننا عبدنا الأشياء وأمسينا أسرى لها.

٣. إنّ الولاية والحكم جعلٌ إلهي حرّمَهُ الله على الجاهل والظالم، وخصّها بأهل اليقين والصبر، وهم المتقون من الفقهاء الذين يفقهون ثوابت الشريعة، ومتغيرات الحياة السياسية والاجتماعية؛ ولكننا تغافلنا عن الجعل الإلهي، وجعلنا السلطة والحكم للجهلة والظلمة من الناس، وركنًا إليهم.

٤. إنّ المرجعية للتشريعات هي وحيى السياء فقط

(الإسلام)، ولكننا أبينا إلّا مرجعية تصوّرات وأوهام البشر، وهـوى وشهوات السلاطين.

٥. إنّ الأرض لله وهي لجميع عباد الله، ولكننا قطّعناها وسحنًا بعضنا بعضاً في قِيعة (١) ضيقة، وسمّيناها دويلة.

7. الكرامة حق لكل إنسان مها كانت عقيدته، ولكننا سحقنا الإنسانية وكرامتها، واستمرأنا(٢) النُّلُ والهوان وحياة الغاب.

٧. إنّ الله تبارك وتعالى جعل الناس شعوباً وقبائل مختلفة الألسن والألوان من أجل تكامل البشرية، ولكننا جعلنا الاختلاف للحروب والصراع والنزاع والنهب وتحجيم البشرية وآفاقها.

٨. إنّ لكلّ الناس حقوقًا متبادلة باعتبار الأخوة الدينية،

<sup>(</sup>١) جمع قاع، والقاع: أرض واسعةٌ سَهُلة مطمئنة مستوية حُرِّةٌ لا حُزُونةَ فيها ولا ارتفاع ولا انهاط، وقيل الأرض المتسعة المستويّة الخالية من العهارة والزراعة والأشجار.

ويقصد بها الوطن هنا.

ورد في كتباب التحقيق في كليات القرآن الكريم، ج٩، ص: ٣٣٨: ﴿وَيَسْئُلُونَكَ عَنِ الجِّبالِ... فَيَذَرُها قاعاً صَفْصَفاً ﴾، ﴿وَ الَّذِينَ كَفَرُوا أَعْمالُهُ مُ كَسَراب بِقِيعَة يُحْسَبُهُ الظَّمْآنُ ماءً ﴾: أي ويسألون عن الجبال وعن جريانها يوم القيامة: ﴿فَقُلُ لَيُسْفُها ﴾ ويفرّقها فيذرها أرضا مستوية متسعة صافية، وأعهال الكافرين كسراب في أرض مستوية متسعة، ولما كان المراد في الآية الثانية، قاعاً معيّناً خارجيّاً: عبر بكلمة القيعة، بخلاف الآية الأله الأهول.

<sup>(</sup>٢) استطيبناه ووجدناه مريئاً.

أو المناظرة (١) الإنسانية؛ ولكنّا قيرنا الأخوة الإيانية، ومزقنا المنظارة الإنسانية، يقول أمير المؤمنين عَلَيْتُلا : «..فَإِنَّهُمْ صِنْفَانِ إمَّا أَخُ لَكَ فِي الدِّين وَإِمَّا نَظِيرٌ لَكَ فِي الْخَلْقِ »(``).

٩. إنّ الأمّـة الإسلامية أمّـة واحدة، ولكننا قطَّعناها زُبُراً، وملَّكِناهِا طِغاة السلطة والعلم والمجتمع، يقول تعالى: ﴿وَإِنَّ هَذِهِ أُمَّتُكُمْ أُمَّةً وَاحِدَةً وَأُنَا رَبُّكُمْ فَاتَّقُونِ \* فَتَقَطَّعُوا أَمْرَهُم بَيْنَهُمْ زُبُراً كُلُّ حِزْب بِمَا لَدَيْهِمْ فَرِحُونَ ﴾(٣).

١٠. إنّ الرابط الوثيق للنسب هو التقوى التي أنجبت الأخوّة الإيمانية، ولكننا اتخذنا روابط المال والمصالح والوطن (٤)، فأنجبت التعالي والصراع والمحن.

١١. إنّ الناس سواسية؛ لا فضل للسانٍ على لسان، ولا للونٍ على لون، ولا لبلدِ على بلد، ولا لقيعة (٥) على قيعة، ولا... فلا تفاضل بينهم إلَّا بالقيم الرسالية من التقوي وثمراتها، ولكننا أَشْرَ بْنَا قَلُو بَنَا زِيفَ سَمُو اللَّسَانُ واللَّونُ والوطن.

١٢. إنّ الدنيا دار ممر فانية، والآخرة دار مقر باقية؛ ولكنّنا عمَّرنا الفاني وخرَّبْنا الباقي فخسر ناهما معاً.

<sup>(</sup>١) الماثلة في النوع

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة، عهد الإمام إلى مالك الأشتر.

<sup>(</sup>٣) المؤمنون، ٥٢-٥٣.

<sup>(</sup>٤) ويقصد به الوطن التراب أو الدولة بالمعنى الوضعي.

<sup>(</sup>٥) من قاع ويقصد بها الوطن كما في السابق.

#### والخلاصة:

إنَّا اختزلنا الآخرة ونعيمها الدائم، واستبدلناها بالدنيا وكدرها المتفاقم، واختزلنا كليات وتشريعات الله التبي لا تنفد، واستبدلناها بكلاات وتشريعات البشر، فاختزلنا كلّ الحقائق ونورها المُنْجِم، واستبدلناها بالدعاوي وزيفها المظلم، ثمَّ اختزلنا الأمَّة الإسلامية الواحدة، واستبدلناها بقيعة وطن، ثمَّ اختزلنا الوطن في قبيلة أو حزب، لا ينجب إلَّا رجس الطغاة، وجعلناه إلهاً من الوثن، فلم يغرب عنا طاغ آسِن(١) إلاّ واستبدلناه بطاغ آسَن (٢).

وبمعنبي آخر إننا اختزلنا الأمّنة الإسلامية في الوطن، واختزلنا الوطن في الحزب الحاكم أو القبيلة الحاكمة، واختزلنا القبيلة الحاكمة أو الحزب الحاكم في الزعيم الطاغي، وأمست رؤانا ومواقفنا تابعة لهوى الطاغي وأسيرة لشهواته، فلم نحفظ وحدة الأمّة، ولم نشيد الدولة.

(١) أي عفن.

<sup>(</sup>٢) صيغة مبالغة وتعنى أكثرُ عفونةً.

## معنى الوحدة

الوحدة (۱۱): هي الانفراد، وكذلك الواحد والوحيد والأحد والتوحد والتوحد كلها مشتقة من الوحدة وكلها والتوحد كلها مشتقة من الوحدة وكلها تسدل على الانفراد، قال رسول الله على الانفراد، قال رسول الله على الأبي ذر الغفاري وَلَا بَكُلُيْهُ: «الْجَلِيسُ الصَّالِحُ خَيْرٌ مِنَ الْوَحْدَةِ، وَالْوَحْدَةُ خَيْرٌ مِنْ جَلِيسِ السَّاوِءِ» (۱۲).

وقال لقان عَلَيْكُارِ لابنه: «يَا بُنَيَّ الصَّاحِبُ الصَّالِحُ خَيْرُمِنَ الْوَحْدَةِ»(٣).

واسم الفاعل للوحدة واحدٌ للمذكر، وواحدةٌ للمؤنث، بمعنى المنفرد، قال الله سبحانه وتعالى: ﴿وَإِلَهُكُمْ إِلَهُ وَاحِدٌ لاَّ بِمعنى المنفرد، قال الله سبحانه وتعالى: ﴿وَإِلَهُكُمْ إِلَهُ وَاحِدٌ لاَّ إِلَهُ إِلَا هُوَ الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ ﴾(٤)، أي أنّ الإله الذي يستحق إفراد العبادة له إله واحد، وليس كمثله شيء، فلا نظير له ولا مثيل ولا ضد، وهو وحده دون سواه الجامع لكلّ صفات الجلال والجال والجال، المنفرد عن كلّ الأشياء؛ ولذلك لا يمكن بل

<sup>(</sup>١) لغة.

<sup>(</sup>٢) الأمالي (للطوسي)، ص ٥٣٥.

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار، ج١٣، ص ٤٢٨.

<sup>(</sup>٤) البقرة، ١٦٣.

يستحيل أن يتعدد أو يتجزّأ، وقال الله سبحانه وتعالى: ﴿إِنَّ هَذِهِ أُمَّتُكُمْ أُمَّةً وَاحِدَةً وَأَنا رَبُّكُمْ فَاعْبُدُونِ \* وَتَقَطَّعُوا أَمْرَهُم بَيْنَهُمْ كُلُّ إلَيْنَا رَاجِعُونَ ﴾(١).

أي أنَّ الأمَّــة الإســـلامية التــى جعلهــا الله تعــالي كيانــاً جامعــاً للمؤمنين متميزةً ومنفردةً عن كلِّ الأمم هي أمّة واحدة، اندكت فيها كلّ الفروقات بين أفرادها الذين ذابوا في بوتقة منظومتها الرسالية؛ فهي جامعة لكلّ الأفراد المؤمنين، منفردة عن كلّ الأمم، فلا يمكن أن تتعلد إلى أمم، أو تتجزّاً إلى دويلات.

وفلانٌ واحد دهره أي لا نظير له، وهو واحد قبيلته إذا لم يكن فيهم مثله، قالت العرب:

> يا واحد العرب الذي ما في الأنام له نظير (٢)

ويقال حيى واحد ووحيد أي منفرد، ويقال رجل واحد ووحيد ومتوحّد أي منفرد؛ وكان رجلاً متوحداً أي منفرداً لا يخالط الناس ولا يجالسهم، ورجل وحيد: لا أحد معه يؤنسه.

والوحيد بُني على الوحدة والانفراد عن الأصحاب من

<sup>(</sup>١) الأنساء، ٩٢ – ٩٣.

<sup>(</sup>٢) المستطرف في كلّ فن مستظرف، ص١٨٠.

طريق بينونته عنهم، وَحَدَ يَحَدُ وَحَداً، وحدة، أي انفرد، تقول رأيته وحده وجلس وحده أي منفرداً، كأنك قلت أوحدته برؤيتي إيحاداً أي لم أرَ غيره، ويحتمل أيضاً أن يكون الرجل في نفسه منفرداً كأنك قلت رأيت رجلا منفرداً انفراداً.

وتو حّد برأيه: تفرّد به.

والتوحيد: الإيان بالله وحده لا شريك له، وإفراد الله بالعبودية.

والله الواحد الأحد الأوحد المتوحّد ذو الوحدانية والتوحّد: أى الـذي لم يـزل وحـده ولم يكـن معـه آخـر، والهمـزة في الأحـد بدل الواو، وأصله وَحَدَ لأنَّه من الوحدة؛ ولا يوصف شيء بالأحدية غير الله، وفي الحديث: «أنّ الله تَعَالَى لَمْ يَرْضَ بالوَحْدانيَّةِ لأَحَدٍ غَيْرِهِ، شَرُّ أُمَّتِي الوَحْدانِيُّ المُعْجِبُ بِدِينِهِ المُرائِي بعَمَلِه»، يريد بالوحداني المفارق لجماعة الحق، المنفرد بنفسه، وهـو منسـوب إلى الوحـدة: أي الانفراد، بزيادة الألف والنون، للمبالغة (١).

#### والخلاصة:

الوحدة هي: الاجتماع والانفراد؛ اجتماع الأشياء إلى درجة اندكاكها وذوبانها في بوتقة واحدة، وانفرادها وتمايزها عن

<sup>(</sup>١) لسان العرب، لابن منظور، ج ٣، ص ٥٥١.

الأشياء الأخرى؛ والاجتماع يكون تحت أمر جامع يَعتقـدُ به المتّحِدون ويؤمنون به، أو يُكَوِّن رابطةً بينهم، أو يشتركون فيه، مما يدعوهم للاتحاد تحت هذا الأمر، أو يسعون لتحقيقه؛ وينفردون ويمتازون به عن غيرهم، والأمر الجامع قد يكون فكرةً أو عُلْقَةً أو شعورًا أو مصلحةً.

والوحدة يقابلها الفرقة والشركة، والتوحّد يقابله التفرّق والتشارك، والتوحيد يقابله التفريق والتشريك، والتّحد يقابله المتفرّق والمشترك، والاتّحاد يقابله الافتراق والاشتراك.

فللوحدة البشرية أو الأمّة أو الوطن أو العشيرة أو الحزب شرطان، ولا يمكن بل يستحيل أن تتحقق الوحدة ما لم يتوفرا، وهما: الاجتماع على أمر جامع بين الأفراد، وانفرادهم بي يمتازون به عن غيرهم من الأفراد الآخرين.

دواعي الوحدة وأهدافها

لابّد من دواع -مشروعة كانت أو لم تكن مشروعة - تدعو جمعًا من الناس للاتحاد تحت عنوانٍ أو مسمّى يجمعهم مع بعضهم، ويُفرِدهم ويميّزهم عن الآخرين؛ فيعبر هذا الاتحاد عن اجتهاعهم على أمر يجمعهم، وعن تميّزهم وانفرادهم؛ كداعي العقيدة أو الفكر أو العُلْقة الرحمية أو المناظرة(١) الإنسانية أو اللغة أو اللون أو حدود أرض جغرافية أو وجود عدو لهم جميعاً.

ولابد من هدف أو أهداف -مشروعة كانت أو لم تكن مشروعة - توحد جمعًا من الناس لبلوغه وتحقيقه؛ كبناء قوة تردع الأعداء، أو بناء قدرة تضاعف الإنتاج، أو تكوين نسيج متجانس يمنع العداوة والشقاق، أو تحقيق مصلحة مشتركة.

أو لابد من حدوث أمر اتفاقي لواقع ما على شيء يجعل الناس متوحّدين حوله، كعبودية غير الله بطاعة الطاغوت.

فهذه هي العناصر التي تحقّق مفهوم الأمّة الواحدة في الخارج بعيداً عن شرعيتها وعدم شرعيتها، ولا شك أنّ لكل

<sup>(</sup>١) الماثلة في الإنسانية.

من هذه العناصر من الدواعي والأهداف والأمور الاتفاقية تأثيراً في تحقيق الوحدة النسبية بين الأفراد، كما أنّ لها قبل ذلك دوراً وتأثيراً في نشوء الإنسان وتربيته وتفكيره؛ لأنَّ الإنسان مركّب من عقل وشهوة، وهو مخلوقٌ اجتماعي وفردي، فلا يعيش منعزلاً في حياته عن الشؤون المادية وخواصها وآثارها، وهـو في نفـس الوقـت لـه ذاتياتـه وخصوصياتـه التـي يتميّـز بهـا عن غيره.

## المعيار الشرعي للوحدة

ما هو الداعي الذي يُشرِّع لنا -أو لا أقل - يدعونا إلى الوحدة الرحمية؟

أو الوحدة الإنسانيّة؟

أو الوحدة الوطنيّة؟

أو وحدة الأمّة الإسلاميّة؟

أو ما هو الأمر الجامع الذي يعتقد به دعاة الوحدة ويؤمنون به؟

أو ما هو الأمر الجامع الذي يُكون رابطة بينهم، أو يجمعهم تحت مظلة هذه الوحدة؟

إنّ التشريع الإسلامي جعل معياراً وحيداً لشرعيّة الوحدة فإذا تحقق كانت الوحدة تحت مظلته مشروعة ومباركة، وما سواه(١) لاشرعية له.

والمعيار الشرعي الوحيد للوحدة المشروعة هو أن تكون الصبغة العامة للوحدة والاتحادهي التقوي والرضوان الإلهي

<sup>(</sup>١) أي المعيار.

الذي يتجسد في الاعتصام بقيم الرسالة وقيادة السياء، وليس هوى الإنسان، أو شهوات الناس، أو تصورات البشر.

إذن فلا شرعية لأي وحدة ما لم تقم على أساس التقوي، ولا يجوز للمؤمن أن يشارك فيها، ومثل تلك الوحدة سيكون مصيرها ونهايتها الانهيار في زوبعة الصراع ودوّامة الأزمات، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ وَالَّذِينَ اتَّخَذُواْ مَسْجِدًا ضِرَارًا وَكُفْرًا وَتَفْرِيقًا بَيْنَ الْمُؤْمِنِينَ وَإِرْصَادًا لِّمَنْ حَارَبَ اللهَ وَرَسُولَهُ مِن قَبْلُ وَلَيَحْلِفُنَّ إِنْ أَرَدْنَا إِلَّا الْحُسْنَى وَاللهُ يَشْهَدُ إِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ \* لاَ تَقُمْ فِيهِ أَبَدًا لَّمَسْجِدُ أُسِّسَ عَلَى التَّقْوَى مِنْ أَوَّلِ يَوْم أَحَقُّ أَن تَقُومَ فِيهِ فِيهِ رَجَالٌ يُحِبُّونَ أَن يَتَطَهَّرُواْ وَاللهُ يُحِبُّ الْمُطَّهِّرِينَ \* أَفَمَنْ أَسَّسَ بُنْيَانَهُ عَلَى تَقْوَى مِنَ اللهِ وَرِضْوَانٍ خَيْرٌأُم مَّنْ أَسَّسَ بُنْيَانَهُ عَلَى شَفَا جُرُفٍ هَارِ فَانْهَارَ بِهِ فِي نَارِ جَهَنَّمَ وَاللهُ لاَ يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ \* لاَ يَزَالُ بُنْيَانُهُ مُ الَّذِي بَنَوْا رِيبَةً فِي قُلُوبِهِمْ إِلَّا أَن تَقَطَّعَ قُلُوبُهُمْ وَاللهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴾(١).

فكلُّ وَحْدةِ إِنْ لَمْ تُؤَسِّس على أساس التقوي والرضوان الإلهي ستؤدى إلى العداوة؛ وهذه النتيجة نقيض الهدف من الوحدة، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿الْأَخِلاَّء يَوْمَئِذٍ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ عَدُوٌّ إِلَّا الْمُتَّقِينَ ﴾(٢).

<sup>(</sup>۱) التوبة، ۱۱۰-۱۱۰.

<sup>(</sup>٢) الزخرف، ٦٧.

ولذلك أمرت الشريعة بتشبيد الوحيدة على أسياس حيل الله، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ اتَّقُواْ اللهَ حَقَّ تُقَاتِهِ وَلاَ تَمُوتُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُّسْلِمُونَ \* وَاعْتَصِمُواْ بِحَبْلِ اللهِ جَمِيعاً وَلاَ تَفَرَّقُواْ ﴾(١)، ولقد تجسّد حبل الله تعالى في كتاب الله، وعترة النبسي وَالْمُؤْمِّينَةِ.

إنَّ السبيل الوحيد لتحقيق إنسانية الإنسان وكرامته هو اتّباعـه لإرشـادات عقلـه، وتسليمه لوحـي السـاء؛ وذلـك بالتزامه بها يعتقده من الرؤى الرسالية، والأفكار الإسلامية، والمعارف الإلهيّة، والمبادئ السماويّة التي تُسْتَوحَي من وحي الساء وإرشاد العقل، وهذه العقيدة يتمكّن الإنسان من السيطرة على نفسه وما تفرزه من مزاج مضطرب وميول مُعُو حَـة.

وهذه العقيدة -با تحوي من رؤى وأفكار ومعارف-تُـروِّض النفـس، وتُطهِّـر الـروح مـن أدران الهـوي وشـوائب الشهوات، وتُزيل الحجب والرين عن القلب، وتملأه بالنور الإله عن الحقيقة وعن الخجب، ليكشف عن الحقيقة وعن التجلى الإلهي لعباده.

وهذه العقيدة الحقة يتمكن الإنسان من التحكّم في مسار حياته ومسسرتها، ومهذه العقيدة يمتاز الإنسان عن سائر

<sup>(</sup>۱) آل عمران، ۱۰۲–۱۰۳.

الحيوانات التي لا تكتسب قيمتها إلّا من مكونات بدنها وقواها المادية ليس إلا.

والعقيدة بها هي منظومة متكاملة من الرؤى الرسالية، والأفكار الإسلامية، والمعارف الإلهية، والمبادئ السماوية هي أعز وأغلى الأشياء لـ دي الإنسان، ومن أجلها يضحي بكلُّ شيء ومن دون استثناء شيء.

والعقيدة هي التي تحدد وتعيد تشكيل تفكير الإنسان، وأهدافه وتطلعاته، وكيفية علاقاته وسلوكياته، وكلّ ما يرتبط بحياته، ولذلك نرى ونشاهد التشاجر والتناحر والحروب التي تصل إلى الأوْج المدمّر في بعض الأحيان حيث تصل إلى حرب إبادة واستئصال لمواطنين وُلِدُوا على أرض واحدة واشتركوا في جميع العناصر المادية ولكنهم اختلفوا في العقيدة والفكر والرؤى.

وفي المقابل نرى ونشاهد أناساً اختلفوا في الوطن واللون واللغة وغيرها من العناصر المادية، ولكنهم متحابون متجاذبون كأنّهم روح واحدة في أجساد مختلفة، لأنّهم اتفقوا في العقيدة الإيمانية، والعلاقات الروحية، والأفكار الإسلامية، والرؤى الرسالية.

فالوحدة في العقيدة الإيانية التي تكوّنت على أساس وحدة الأفكار الإسلامية، والرؤى الرسالية، والمعارف الإلهية، والمبادئ الساوية هي القادرة دون غيرها على جمع أفراد الإنسان في أمّة واحدة، تنتظم فيها جميع القيم الروحية، والمبادئ الإيهانية، والفضائل الإنسانية، والضرورات الحياتية.

ولأجل ذلك حَكَم الإسلام بوحدة الأمّة الإسلامية، وأخوة المؤمنين به هم مؤمنون يتحلّون بفضيلة الإيان والتقوى، ولا يرى للامتيازات المادية من وحدة الوطن أو الجنس أو اللغة أو اللون أو أي عنصر آخر قيمة أو فضيلة أو ضرورة للإنسان، لأنّها لا تحوي قيمة روحيّة، ولا مبدأ إيهانيّا، ولا فضيلة إنسانيّة، ولا ضرورة حياتيّة.

إنّ الأمّة الإسلامية الواحدة لا تخضع للجغرافيا ولا للتاريخ ولا للمكان ولا للزمان ولا للون ولا للّغة، ولا تخضع للظروف ولا للمخان ولا للزمان ولا للرفوعات؛ فوحدة الأمّة الإسلامية تتجاوز كلّ هذه المعوقات، وهي حاكمة عليها، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿وَالَّذِينَ تَبَوّؤُوا الدَّارَ وَالْإِيمَانَ مِن قَبْلِهِمْ يُحِبُّونَ مَنْ هَاجَرَ إِلَيْهِمْ وَلَا يَجِدُونَ فِي صُدُورِهِمْ حَاجَةً مِّمَّا أُوتُوا وَيُؤْثِرُونَ عَلَى أَنفُسِهِمْ وَلَا يَجِدُونَ فِي صُدُورِهِمْ حَاجَةً مِّمَّا أُوتُوا وَيُؤْثِرُونَ عَلَى أَنفُسِهِمْ وَلَوْ يَجِدُونَ فِي صُدُورِهِمْ حَاجَةً مِّمَّا أُوتُوا وَيُؤْثِرُونَ عَلَى أَنفُسِهِمْ وَلَوْ يَجِدُونَ فِي صُدُورِهِمْ حَاجَةً مِّمَّا أُوتُوا وَيُؤْثِرُونَ عَلَى أَنفُوا مِن بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا اغْفِرْ لَنَا وَلِإِخْوَانِنَا اللَّذِينَ وَالنَّذِينَ آمَنُوا رَبَّنَا إِنَّكَ رَؤُوفُ مَن يُعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا اغْفِرْ لَنَا وَلِإِخْوَانِنَا الَّذِينَ مَنُوا رَبَّنَا إِنَّكَ رَؤُوفُ مَن يُعْوِلُونَ وَبَنَا عِلَّالِلَّذِينَ آمَنُوا رَبَّنَا إِنَّكَ رَؤُوفُ وَقُلُونَ وَلَا تَجْعَلْ فِي قُلُوبِنَا غِلَّالِلَّذِينَ آمَنُوا رَبَّنَا إِنَّكَ رَؤُوفُ

<sup>(</sup>۱) الحشر، ۹-۱۰.

ولقد أجاد الشاعر حين قال:

كلُّ أرض بها الإسلامُ ليْ وطن ٌ وكلُّ أرضٍ يُذكِّرُ فيها اسمُ الله تلقاني وحيثما ذُكِرَ اسمُ الله في بلدٍ عَدَدْتُ أرجاءَه من لنبِّ أوطانيي

وكلمة الفصل هي، أنَّ الوحدة المشروعة هي التي تُشَيَّد على أساس الفكر الإسلامي الأصيل الذي بين دفتي القرآن الكريم، تحكمها صبغة التقوى، ومرجعيتها وحي السماء، وهو حبل الله الذي تجسَّد في القرآن الحكيم، وإمامة أهل البيت عَلَيْنَ إِلَى ودليلها العقل الذي تحرّر من كلّ الآصار(١١) المادية، وثمرتها الأنُّوبُّوَّة الإيمانية الصادقة.

وهذا لا يتنافى مع تشييد علاقات وثيقة على أساس النظارة في الخَلْق، والماثلة الإنسانيّة؛ تحكمها المشاعر والأحاسيس والروح الإنسانية المشتركة، ومرجعيتها الفطرة الإنسانيّة التي لم تُلوّث بالروح السَّبُعِيّة العدوانيّة، ولا بالروح البهيميّة الشهوانيّة، ودليلها العقل المنفتح، والعاطفة الرشيدة، وثمرتها

<sup>(</sup>١) الآصار جمع إصر: ثقل الموثق وإثم العهد. أي الأمور التي تثبطهم وتقيدهم عن فعل الخيرات.. وهي بمعنى: عقد الشيء وحبسه بقوة، يقال: أصرته فهو مأصور، والمأصر والمأصر: محبس السفينة.

قال الله تعالى ﴿ويضع عنهم إصرهم ﴾ أي: الأمور التي تثبطهم وتقيدهم عن الخيرات وعن الوصول إلى الشواب.

التكافئ والنظارة الإنسانيّة في التعاطى والسلوك والعلاقات الانسانية.

يقول الإمام علي عَلَيْكُلانِ: «وَأَشْعِرْ قَلْبَكَ الرَّحْمَةَ لِلرَّعِيَّةِ وَالْمَحَبَّةَ لَهُمْ وَاللَّطْفَ بِهِمْ وَلَا تَكُونَنَّ عَلَيْهِمْ سَبُعاً (١) ضَارِياً تَغْتَنِمُ أَكْلَهُمْ، فَإِنَّهُمْ صِنْفَانِ إِمَّا أَخٌ لَكَ فِي الدِّينِ وَإِمَّا نَظِيرٌ لَكَ فِي الْخَلْقِ»<sup>(۲)</sup>.

إنَّ التشريع الإسلامي يُفرِّق ويَفصِل بين أمرين: بين العقيدة الإيهانية، وهي الأساس لتشييد وحدة الأمّة الإسلامية؛ حيث يختارها أو يرفضها الإنسان بكامل إرادته واستقلاله، مع ما لها من تمايز واختلاف وتناقض عن بقية المعتقدات الفكرية الأخرى، وبين الطبيعة الإنسانية وهي الأساس لبناء العلاقات الإنسانية، حيث جُبل عليها الإنسان، ولا يمكنه الانفصال عن أصول وجذور طبيعته لما لها من وجود متأصل ومتجذّر ومشترك في طبيعة كلّ إنسان، فلا وحدة إلّا تحت مظلة التقوى والاعتصام بحبل الله، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿قُلْ يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ \* لاَ أَعْبُدُ مَا تَعْبُدُونَ \* وَلاَ أَنتُمْ عَابِدُونَ مَا أَعْبُدُ \* وَلاَ أَنَا عَابِدٌ مَّا عَبَدتُّمْ \* وَلاَ أَنتُمْ عَابِدُونَ مَا أَعْبُدُ \* لَكُمْ دِينُكُمْ وَلِيَ دِين ﴿ (٣).

<sup>(</sup>١) سبعاً أي وحشاً.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة، رسالة ٥٣.

<sup>(</sup>٣) الكافرون، ١-٦.

فلا يجوز اللّين أو التراخي أو الميوعة أو التنازل أو الحلول الوسطيّة أو المتلوّنة أو المرقّعة أو الاسفنجية في الأمور الفكريّة، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿فَلَا تُطِعِ الْمُكَذّبِينَ \* وَدُّوا لَوْ تُدْهِنُ فَيُدْهِنُ اللهُ عَنُونَ ﴾ (١).

أمّا في أمور العلاقات الإنسانيّة والسلوك فينبغي اللّين، واختيار أحسن التعامل وأفضل المعاشرة من كظم الغيظ والعفو والصفح والإعراض عن الجاهلين والإحسان والتعاون على الخير والصلاح.

يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿فَبِمَا رَحْمَةٍ مِّنَ الله لِنتَ لَهُمْ وَلَوْ كُنتَ فَظّاً غَلِيظَ الْقَلْبِ لاَنفَضُّواْ مِنْ حَوْلِكَ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرْ لَهُمْ وَشَاوِرْهُمْ فِي الأَمْرِ فَإِذَا عَزَمْتَ فَتَوَكَّلْ عَلَى اللهِ إِنَّ اللهَ يُحِبُ الْمُتَوَكِّلِينَ ﴾ (٢).

ويقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ادْفَع مِبِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ السَّيِّئَةَ لَكُنُ أَعْلَمُ بِمَا يَصِفُونَ ﴾ (٣).

ويقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ وَلاَ تَسْتَوِي الْحَسَنَةُ وَلاَ السَّيِّئَةُ الْفَعْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ فَإِذَا الَّذِي بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ عَدَاوَةٌ كَأَنَّهُ وَلِيُّ

<sup>(</sup>١) القلم، ٨-٩.

<sup>(</sup>٢) آل عمران، ١٥٩.

<sup>(</sup>٣) المؤمنون، ٩٦.

حَمِيمٌ \* وَمَا يُلَقَّاهَا إِلَّا الَّذِينَ صَبَرُوا وَمَا يُلَقَّاهَا إِلَّا ذُو حَظٍّ عَظِيمٍ ﴾(١).

ويقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ وَالَّذِينَ صَبَرُوا البِّغَاء وَجْهِ رَبِّهِمْ وَأَقَامُواْ الصَّلاَةَ وَأَنفَقُواْ مِمَّا رَزَقْنَاهُمْ سِرّاً وَعَلاَنِيَةً وَيَدْرَؤُونَ بِالْحَسَنَةِ السَّيِّئَةَ أُوْلَئِكَ لَهُمْ عُقْبَى الدَّارِ﴾(٢).

<sup>(</sup>۱) فصلت، ۳۵–۳۵.

<sup>(</sup>٢) الرعد، ٢٢.

# البصيرة القرآنية لوحدة الأرحام

إنّ التشريع الإسلامي أولى العلاقات الرحمية أهمية قصوى، وشرَّع منظومة متكاملة من الأحكام والنظم لتوثيق العلاقة الرحمية، وما أحكام الإرث إلّا غيضٌ من فيض الأحكام المتعلقة بتوثيق العلاقة الرحمية التي بلغت في علو درجاتها أن تكون لها الأولية على المهاجرين والأنصار مع ما للمهاجرين والأنصار من مكانة سامية، ودرجاتٍ عالية في تشييد صرح والأنصار من مكانة سامية، ودرجاتٍ عالية في تشييد صرح الإسلام، وقيم الرسالة، ومبادئ الساء، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿النّبِيُّ أَوْلَى بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنفُسِهِمْ وَأَزْوَاجُهُ أُمّهَاتُهُمْ وَالْمُهَاجِرِينَ إلّا أَن تَفْعَلُوا إلى أَوْلِيَا لِكُم مَّعُرُوفاً كَانَ ذَلِكَ فِي الْكِتَابِ مَسْطُوراً ﴾ (١).

وأوجب التشريع الإسلامي صلة الرحم، ورَبَطَ رحمة الله تعالى بصلة الرحم، وحرَّم قطيعة الرحم، وجعلها من الكبائر، ونقضاً لعهد الله الذي استوثقه على العباد؛ كما جعل صفة العقلاء الوفاء بعهد الله تعالى، وعدم نقضهم لمثاق صلة الرحم، وأمّا مَن يقطعون ما أمر الله بوصله -كصلة الرحم-

<sup>(</sup>١) الأحزاب، ٦.

فأولئك هم الخاسرون، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿الَّذِينَ يَنقُضُونَ عَهْدَ اللهِ مِن بَعْدِ مِيثَاقِهِ وَيَقْطَعُونَ مَا أَمَرَ اللهُ بِهِ أَن يُوصَلَ وَيُقْطِعُونَ مَا أَمَرَ اللهُ بِهِ أَن يُوصَلَ وَيُقْسِدُونَ فِي الأَرْضِ أُولَئِكَ هُمُ الْخَاسِرُونَ ﴾(١).

ويقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ وَالَّذِينَ يَنقُضُونَ عَهْدَ اللهِ مِن بَعْدِ مِيثَاقِهِ وَيَقْطَعُونَ مَا أَمَرَ اللهُ بِهِ أَن يُوصَلَ وَيُفْسِدُونَ فِي الأَرْضِ أَوْلَئِكَ لَهُمُ اللَّعْنَةُ وَلَهُمْ سُوءُ الدَّارِ ﴾ (٢).

ويقول الله سبحانه وتعالى: ﴿أَفَمَن يَعْلَمُ أَنَّمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَبِّكَ الْحَقُّ كَمَنْ هُوَأَعْمَى إِنَّمَا يَتَذَكَّرُأُولُواْ الأَلْبَابِ \* الَّذِينَ يُوفُونَ بِعَهْدِ اللهِ وَلاَ يِنقُضُونَ الْمِيثَاقَ \* وَالَّذِينَ يَصِلُونَ مَا أَمَرَ اللهُ بِهِ أَن يُوصَلَ وَيَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ وَيَخَافُونَ سُوءَ الحِسَابِ ﴾ (٣).

ولكن مع كلّ هذه الأهميّة التي أولاها التشريع الإسلاميّ للعلاقة الرحمية، تبقى شرعيّة هذه العلاقات في حدود العلاقات والروابط الإنسانيّة والسلوكيّة، ولا تصل إلى الوحدة الرحمية المشروعة إلّا في حالة واحدة فقط، وهي الوحدة الرحمية التي تنطلق من مظلة العقيدة الإسلاميّة، لتصل إلى وحدة الأمّة الإسلاميّة، ومن أجل تمتينها وتصليبها، كما هي وحدة الأنصار وكذلك وحدة المهاجرين، ولا يجوز أن تكون وحدة

<sup>(</sup>١) البقرة، ٢٧.

<sup>(</sup>٢) الرعد، ٢٥.

<sup>(</sup>٣) الرعد، ١٩-٢١.

الرحم في مقابل وحدة الأمّة الإسلامية أو ما ينافيها.

ولذلك لا تجوز الوحدة الرحمية في غير هذه الحالة، لا فتقارها إلى التقوى والاعتصام بحبل الله؛ ولذلك أعطى التشريع الإسلامي، بل أوجبَ على الأولاد الاستقلال الفكري، ولم يُجِزْ لأحدٍ طاعة أحد في فكر الضلال، ولوكان الفكري، ولم يُجِزْ لأحدٍ طاعة أحد في فكر الضلال، ولوكان أبا أو أمّا فضلاً عما هم دون الأبوين من الأرحام، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿وَوَصَّيْنَا الإِنسَانَ بِوَالِدَيْهِ حُسْناً وَإِن جَاهَدَاكَ لِتُشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ فَلاَ تُطِعْهُمَا إِلَيَّ مَرْجِعُكُمْ فَأُنتِئكُم بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ (١٠).

نعم يجب عليه أن يحافظ على حسن العلاقة والمعاملة، ومعروف الصحبة؛ فهو مستقلٌ في فكره وتفكيره، ولكن يجب عليه الصحبة بالمعروف.

وخلاصة العلاقة الرحمية هي الاستقلال في الفكر، والمعروف في الصحبة؛ ولكنّها لا تصل إلى الوحدة الرحمية إلّا كعتبة في سلّم الأمّة الإسلاميّة، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿وَإِن جَاهَدَاكَ عَلَى أَن تُشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ فَلَا تُطِعْهُمَا وَصَاحِبُهُمَا فِي الدُّنْيَا مَعْرُوفاً وَاتّبِعْ سَبِيلَ مَنْ أَنَابَ إِلَيّ ثُمَّ إِلَيّ مُرْجِعُكُمْ فَأُنتِنُكُم بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ (٢).

<sup>(</sup>١) العنكبوت، ٨.

<sup>(</sup>٢) لقيان، ١٥.

من الطبيعي أن يُحبَّ الإنسانُ أهلَهُ ورَحِمَهُ وعشيرته، لأنّه مفطورٌ على الحب، وبالأخص حبّ الأرحام، ولكن لا يجوز أبداً أن يكون حبّ الأرحام مانعاً، أو حائلاً بين الإنسان وبين القيم الرساليّة؛ ومن الطبيعي أن يدافع الإنسان عن عشيرته، بل خير الناس مَنْ يدافع عن عشيرته، ولكن لا يجوز له أن يرتكب ظلماً أو إثماً دفاعاً عن عشيرته.

قال رسول الله ﴿ خَيرُكُمُ المُدافِعُ عَن عَشيرَتِهِ ما لَم يَأْتُمُ »(١).

وسئل: ما العصبية؟

قال عَلَى الظُّلمِ "(أن تُعينَ قَومَكَ عَلَى الظُّلمِ "(٢).

إنّ التشريع الإسلامي نهى وحرَّم تحريهاً مُغَلَّظاً تقديم علاقة الرحم على علاقة القيم الرساليّة، والمبادئ السهاويّة، فمتى ما تعارضت العلاقتان وجبَ تقديمُ علاقة العقيدة على العلاقات أجمع.

بل يجب قطع علاقة الولاية مع الرحم إذا استحب الرحم فكر الضلال والكفر على فكر الهدى والإيان، يقول الله فكر الضلال والكفر على فكر الهدى والإيان، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ لاَ تَتَخِذُواْ آبَاءكُمْ وَإِخْوَانَكُمْ أَوْلِيَاء إَنِ اسْتَحَبُّواْ الْكُفْرَ عَلَى الإِيمَانِ وَمَن يَتَوَلَّهُم مِّنكُمْ فَأُوْلَئِكَ

<sup>(</sup>١) نهج الفصاحة، ص، ٤٧٢.

<sup>(</sup>٢) ميزان الحكمة، ج٣، ص ١٩٩٢.

هُمُ الظَّالِمُونَ \* قُلْ إِن كَانَ آبَاؤُكُمْ وَأَبْنَآؤُكُمْ وَإِخْوَانُكُمْ وَأَزْوَاجُكُمْ وَعَشِيرَتُكُمْ وَأَمْوَالٌ اقْتَرَفْتُمُوهَا وَتِجَارَةٌ تَخْشَوْنَ كَسَادَهَا وَمَسَاكِنُ تَرْضَوْنَهَا أَحَبَّ إِلَيْكُم مِّنَ اللهِ وَرَسُولِهِ وَجِهَادٍ فِي سَبِيلِهِ فَتَرَبَّصُواْ حَتَّى يَأْتِيَ اللهُ بِأَمْرِهِ وَاللهُ لاَ يَهْدِي الْقَوْمَ الْفَاسِقِينَ ﴾(١).

إِنَّ الذين يقيمون علاقة ولاية مع مَنْ غضب الله عليهم كالطغاة، وهم أبرز أفراد المغضوب عليهم ينفصلون حقيقة عن الفئة الرسالية، والمجتمع الإياني، وعن أرحامهم المؤمنين، لأنِّهم تنكّروا لثقافة الرسالة، ومبادئ السماء التي توجب تجنب الطاغوت والكفربه، وهم مع ذلك الخروج من حظيرة المؤمنين إلّا أنّهم ليسوا بجزء من كيان الطاغي، لأن الطاغي لا يريدهم ولا يعترف بهم، لأنّه لا يثق بهم ولا يطمئن لهم، وإنّا يستخدمهم كأدوات لشق الصف الرسالي، وتمزيق الجماعة المجاهدة بعد أن جرّدهم من لباس التقوى والرسالة والجهاد، ولذلك يقبعون في دائرة الخداع وزوبعة النفاق، فلا هم من المؤمنين ولا هم من الطغاة؛ ولذلك يتصفون بالكذب والتمظهر بسلوكيات المؤمنين، ويتصورون أنّهم بعلاقتهم مع الطاغوت وخداعهم للناس بالأيمان الكاذبة والتمظهر بالإيمان أنَّهم يملكون المنهج الذي يُصْلِح المجتمع، ولكن الحقيقة أنّهم هم الكاذبون.

<sup>(</sup>١) التوبة، ٢٣-٢٤.

ولقد استحوذ الشيطان على فكرهم، وسيطر على سلوكهم، وهيمن على حياتهم، ولذلك ينسون ويتناسون قيم الرسالة ومبادئ السياء، وينتهي بهم المطاف إلى الانتهاء إلى حزب الشيطان لأنهم يجهلون السُّنَّة والمعادلة الإلهية التي تُرْكِسُ(١) الطغاة، ومَنْ يعادي قيم الساء وقيادة الرسالة في قعر الأذلين، وأنّ الغلبة لقيم السماء، وقيادة الرسالة، ولذلك لن تجد قوماً مؤمنين بسنَّة الله، وقيم السماء يحبون أحداً ممَّنْ يعادي قيم السياء وقيادة الرسالة، ولو كان المعادي آباءهم أو أبناءهم أو إخوانهم أو عشيرتهم، لأنَّ الإيمان الراسخ في قلوبهم يحُول بينهم وبين حب رحمهم المعادين لقيم الرسالة وقيادة الساء، ولذلك لن تكون هناك وحدة رحم مشروعة في مقابل الرسالة.

يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿أَلَمْ تَرَإِلَى الَّذِينَ تَوَلَّوْا قَوْماً غَضِبَ اللهُ عَلَيْهِم مَّا هُم مِّنكُمْ وَلاَ مِنْهُمْ وَيَحْلِفُونَ عَلَى الْكَذِب وَهُمْ يَعْلَمُونَ \* أَعَدَّ اللهُ لَهُمْ عَذَاباً شَدِيداً إِنَّهُمْ سَاء مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ \* اتَّخَذُوا أَيْمَانَهُمْ جُنَّةً فَصَدُّوا عَن سَبِيل اللهِ فَلَهُمْ عَذَابٌ مُّهِينٌ \* لَن تُغْنِىَ عَنْهُمْ أَمْوَالُهُمْ وَلاَ أَوْلاَدُهُم مِّنَ اللهِ شَيْئاً أَوْلَئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ \* يَوْمَ يَبْعَثُهُمُ اللهُ جَمِيعاً فَيَحْلِفُونَ لَهُ كَمَا يَحْلِفُونَ لَكُمْ وَيَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ عَلَى شَيْءٍ أَلاَ إِنَّهُمْ هُمُ الْكَاذِبُونَ \*اسْتَحْوَذَ عَلَيْهِمُ الشَّيْطَانُ فَأَنسَاهُمْ ذِكْرَاللهِ أَوْلَئِكَ حِزْبُ الشَّيْطَانِ أَلاَ إِنَّ حِزْبَ

<sup>(</sup>١) رَكَسَهُ: ردّهُ وقلهُ.

الشَّيْطَانِ هُمُ الْخَاسِرُونَ \* إِنَّ الَّذِينَ يُحَادُّونَ اللهَ وَرَسُولَهُ أُوْلَئِكَ فِي اللَّذَلِينَ \* كَتَبَ اللهُ لأَغْلِبَنَّ أَنَا وَرُسُلِي إِنَّ اللهَ قَوِيٌّ عَزِيزٌ \* لاَ تَجِدُ قَوْماً يُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الأَّخِرِيُوادُّونَ مَنْ حَادَّ اللهَ وَرَسُولَهُ وَلَوْ كَانُوا آبَاءهُمْ أُوْلَئِكَ كَتَبَ فِي قُلُوبِهِمُ الإِيمَانَ أَوْ أَبْنَاءهُمْ أَوْ إِخْوَانَهُمْ أَوْ عَشِيرَتَهُمْ أُوْلِكَ كَتَبَ فِي قُلُوبِهِمُ الإِيمَانَ وَأَنَّادَهُم بِرُوحٍ مِّنْهُ وَيُدْخِلُهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا الأَنْهَارُ خَالِدِينَ وَأَيَّدَهُم بِرُوحٍ مِّنْهُ وَيُدْخِلُهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا رَضِيَ اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ أُولَئِكَ حِزْبُ اللهِ أَلاَ إِنَّ حِزْبَ اللهِ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ﴾ (١).

ولقد ذمّت الشريعة الإسلامية التفاخر بالأنساب، وذلك لمحو الفروق المصطنعة بين أفراد الأمّة الإسلامية، ولتوكيد التكافؤ في الدم والنسب، والتساوي في الحقوق والواجبات، ولصيانة الأخوة الإيانية، ووحدة الأمّة الإسلامية، لأنّ أبوة آدم وحواء جمعت أعقابها كلهم في دثار واحد سواء، فلا يجوز لأحد أن يُفضّل أحداً على أحدٍ إلّا بميزة تفضيل من التقوى والعلم والجهاد والسبق للخير يُحرزها لنفسه بسعيه وجدّه، فمَنْ لا فضيلة له يمتاز بها بعمله وسعيه لم ولن تنفعه عشيرته ولا أسلافه ولو كانوا ملوك الآخرة.

«إِذَا كَانَ يَوْمُ الْقِيَامَةِ أَمَرَاللهُ مُنَادِيًا يُنَادِي: أَلا إِنِّي جَعَلْتُ نَسَبًا، وَجَعَلْتُ نَسَبًا، وَجَعَلْتُ أَكْرَمَكُمْ أَتْقَاكُمْ فَأَبَيْتُمْ إِلَّا أَنْ تَقُولُوا: فُلانُ بْنُ

<sup>(</sup>١) المجادلة، ٢٢-٢٢.

فُلانٍ خَيْرُمِنْ فُلانِ بْنِ فُلانٍ ، فَأَنَا الْيَوْمَ أَرْفَعُ نَسَبِي، وَأَضَعُ نَسَبَكُمْ »(۱)، وهـذا مستوحى ومُسْتنبَط من قوله تعالى: ﴿فَإِذَا نُفِحَ فِي الصُّورِ فَلاَ أَنسَابَ بَيْنَهُمْ يَوْمَئِذٍ وَلاَ يَتَسَاءلُونَ \* فَمَن ثَقُلَتْ مَوَازِينُهُ فَأُوْلَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ \* وَمَنْ خَفَّتْ مَوَازِينُهُ فَأُولَئِكَ الَّذِينَ خَسِرُوا أَنفُسَهُمْ فِي جَهَنَّمَ خَالِدُونَ \* تَلْفَحُ وُجُوهَهُمُ النَّارُ وَهُمْ فِيهَا كَالِحُونَ \* (۱).

وهذا المرض المقيت متجنّر في الشعوب العربيّة التي ما فتئت ثُحكِّم العرق العشائري، والقوانين القبكيّة على القيم الرساليّة، والأحكام الشرعيّة.

فالتقاليد والعادات العربيّة قائمة على الاستعلاء بالنسب، وبالخصوص في المجتمع القبّلي الذي يقدّس هذه العادات وتلك التقاليد ويقدّمها ويجعلها حاكمة على وحي الساء وقيم الرسالة وتعاليم الإسلام، ولذلك ظلت المجتمعات العربية تعيش في سبات التخلف والتبعية والاستعباد للآخر، بينا نجد أنّ الإسلام قد تجاوز هذه السفاهات الجاهلية والأمراض المعرفيّة والجهالة السلوكية التي أحدثت الفتوقات والتصدعات الواسعة والخطيرة في الماضي والحاضر، وما زالت.

<sup>(</sup>۱) التفسير المظهري، للمظهري، محمّد ثناء الله، ج٩، ص ٥٧، وأورد صاحب بحار الأنوار، (ط: بيروت)، ج٧٦، ص ٢٧٨، الرواية بلفظ: «وفي المجمع عن النبي عشو يقول الله تعالى يوم القيامة: أمرتكم فضيعتم ما عهدت إليكم فيه، ورفعتم أنسابكم؛ فاليوم أرفع نسبي، وأضع أنسابكم».

<sup>(</sup>٢) المؤمنون، ١٠١ – ١٠٤.

## البصيرة القرآنية للوحدة الإنسانية

إنّ العلاقات الإنسانية التي تنبثق من منطلق الشعور الإنساني والطبيعة الإنسانية علاقات قائمة لا يمكن لأحد الانفصال عنها فضلاً عن تفكيكها، لحاكمية المشاعر والأحاسيس والعواطف الإنسانية في المجمل -وهي مشتركة على تفكير وسلوك الإنسان.

أمّا الوحدة الإنسانية من منطلق الفكر البشري: فلقد كانت البشرية في زمنٍ ما أمّة واحدة على الضلال والإيان بالطاغوت، والتسكع في زريبته (۱)، وعبادة العباد، وطاعة الطواغيت، وولايتهم من دون الله تعالى؛ إلّا أنّ هذه الوحدة تفكّكت ويستحيل عودتها، ولن تَتّحد البشرية إلّا على فكر التوحيد في دولة الإمام المهدي -عجل الله تعالى فرجه الشريف - دولة العدل المطلق، والقسط العام، والحرية الشاملة، قال الإمام الصادق علي الله المام المهدي أيّامِهِ الْجَوْرُ، وَآمَنَتْ بِهِ السُّبُلُ، وَأَخْرَجَتِ الْأَرْضُ بِالْعَدْلِ، وَارْدَ كُلُّ حَقِّ إِلَى أَهْلِهِ» (۱).

<sup>(</sup>١) الزَّريبَةُ: حظرةُ الماشية.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار، ج٥٢، ص ٣٣٨.

إنّ الله سبحانه وتعالى هو الذي فكَّك الوحدة الإنسانية التي نشأت على فكر ونهج الضلال، الفكر الذي جرّد البشرية من إنسانيتها، وحوَّلها إلى بهائم تعلف، وعبيد تخنع لأمثالها، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿وَمَا كَانَ النَّاسُ إِلَّا أُمَّةً وَاحِدَةً فَاخْتَلَفُواْ وَلَوْلاَ كَلِمَةٌ سَبَقَتْ مِن رَّبِّكَ لَقُضِى بَيْنَهُمْ فِيمَا فِيهِ يَخْتَلِفُونَ ﴾(١).

إذاً كان الناس أمّـة واحدة في غابة الضلال والإلحاد، فبعث الله الرسل ليبيّنوا للناس غيَّ الطاغوت، وظلاات الكفر والضلال والإلحاد، وليهدوا إلى رشد الإيان بالله عزّ وجلّ، ونور الإسلام والهدى والتوحيد لإخراج العباد من سلطة وعبادة وظلهات الطاغوت إلى نور الله، وعبادة الله وحده من دون إكراه، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿لاَ إِكْرَاهَ فِي الدِّينِ قَد تَّبَيَّنَ الرُّشْدُ مِنَ الْغَي فَمَنْ يَكْفُرْ بِالطَّاغُوتِ وَيُؤْمِن بِاللهِ فَقَدِ اسْتَمْسَكَ بِالْعُرْوَةِ الْوُثْقَىَ لَا انفِصَامَ لَهَا وَاللهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ \* اللهُ وَلِيُّ الَّذِينَ آمَنُواْ يُخْرِجُهُم مِّنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ وَالَّذِينَ كَفَرُواْ أَوْلِيَاؤُهُمُ الطَّاغُوتُ يُخْرِجُونَهُم مِّنَ النُّورِ إِلَى الظَّلُمَاتِ أَوْلَئِكَ أَصْحَابُ النَّارِهُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ﴿(٢).

ولمّا بعث الله عزّوجلّ لكلّ أمّةٍ رسولاً لإخراجهم من عبادة الطاغوت إلى عبادة الله وحده هنالك مَنْ استجاب للرسل وخرج من ظلمات الطاغوت إلى نور الله، وهنالك من

<sup>(</sup>۱) يونس، ۱۹.

<sup>(</sup>٢) اللقرة، ٢٥٧-٧٥٧.

تَطيَّن ثَمَّ تحجَّر فِي ضلالة الطاغوت ومستنقع طغيانه، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولاً أَنِ اعْبُدُواْ اللهُ وَاجْتَنِبُواْ الطَّاغُوتَ فَمِنْهُم مَّنْ هَدَى اللهُ وَمِنْهُم مَّنْ حَقَّتْ عَلَيْهِ الضَّلالَةُ فَسِيرُواْ فِي الأَرْضِ فَانظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُكَذِّبِينَ ﴾ (١).

فيركة بعثة الأنساء عَلَيْتَ إِلَا اختلفت الشرسّة، وتفكّدت وحدتها القائمة على الضلالة، وتفرّق اجتماعها المتحد على الظلالات؛ فأنزل الله تبارك وتعالى شريعة الساء لتوحيد واجتهاع مَنْ أراد من البشريّة وبحريّته واختياره تحت راية التوحيد الخالص؛ فمَنْ آمن بالله صادقاً خرج من شرذمة الاختلاف، ودخل في خيمة الوحدة والتوحيد، بشرط أن يخرج من تحت عباءة طواغيت العلاء وطواغيت الحكام الذين يرتقون على جماجم الناس، ويشعلون الحروب من أجل نزوة الزعامة وشهوة المُلك وهوى السلطة، ولن يكون الخروج سهلاً، ولا الطريق معبّداً للخروج والمسير بل هو مليء بأشواك الضغط الأمنى، وأشواك البؤس الاقتصادي، وأشواك الضّر الجسدي، من سجن وتعذيب ومطاردة، وأشواك الضّر النفسي والاجتماعي، بل وأشد من ذلك أشواك التزلزل والاضطراب النفسي والاجتماعي والسياسي والاقتصادي والأمنى والأسري وهكذا بقية مجالات الحياة وأبعادها؛ حيث تتزلزل وتضطرب، فلا رتابة في الحياة، ولا روتين في الأعمال،

<sup>(</sup>١) النحل، ٣٦.

ولا استقرار في أبعاد الحياة أجمع، وحين ذلك تلوح رايات النصر مقتربة من المؤمنين الذين ما وهنوا وما استكانوا، بل استلانوا ما استوعره الناس، وتخطّوا كلّ العقبات، وتحمّلوا الجراح والآلام، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿كَانَ النَّاسُ أُمَّةً وَاحِدَةً فَبَعَثَ اللهُ النَّبِيِّينَ مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ وَأَنزَلَ مَعَهُمُ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ لِيَحْكُمَ بَيْنَ النَّاسِ فِيمَا اخْتَلَفُواْ فِيهِ وَمَا اخْتَلَفَ فِيهِ إِلَّا الَّذِينَ أُوتُوهُ مِن بَعْدِ مَا جَاءتْهُمُ الْبَيِّنَاتُ بَغْياً بَيْنَهُمْ فَهَدَى اللهُ الَّذِينَ آمَنُواْ لِمَا اخْتَلَفُواْ فِيهِ مِنَ الْحَقِّ بِإِذْنِهِ وَاللَّهُ يَهْدِي مَن يَشَاءُ إِلَى صِرَاطٍ مُّسْتَقِيمٍ \* أَمْ حَسِبْتُمْ أَن تَدْخُلُواْ الْجَنَّةَ وَلَمَّا يَأْتِكُم مَّثُلُ الَّذِينَ خَلَوْاْ مِن قَبْلِكُم مَّسَّتْهُمُ الْبَأْسَاء وَالضَّرَّاء وَزُلْزِلُواْ حَتَّى يَقُولَ الرَّسُولُ وَالَّذِينَ آمَنُواْ مَعَهُ مَتَى نَصْرُاللهِ أَلا إِنَّ نَصْرَاللهِ قَرِيبٌ ﴾(١).

فكلّ وحدة وكلّ اجتهاع تحت فكر الضلال أو عبودية الطاغوت مرفوضة ومحرّمة ويجب تفكيكها وتفريقها، فلا شرعيّة لأيّ وحدة فكريّة إلّا تحت لواء الهدي، بل الجنة مشروطة بالجهاد لتفكيك وتفريق وحدة الضلال، وإخراج العباد من عبادة الطواغيت وطاعتهم وولايتهم إلى عبادة الله وطاعته وولايته وليس إخراجهم من عبادة وطاعة وولاية عبدٍ أو حاكم إلى عبد أو حاكم آخر مثله.

كتب الإمام الباقر عَلِيَّ في رسالة إلى بعض خلفاء بني

<sup>(</sup>١) اللقرة، ٢١٤-٢١٤.

أميّة: «وَمِن ذلِكَ ما ضَيَّعَ الجهادَ الّذي فَضَّلَهُ اللهُ عزّوجلّ عَلى الأعمالِ، وفَضَّل عامِلَهُ على العُمَّالِ تفضِيلًا في الدَّرَجاتِ والمَغفِرَةِ والرَّحْمَةِ؛ لِأَنَّهُ ظَهَربهِ الدِّينُ، وَبهِ يُدفَعُ عَنِ الدِّينِ، وبهِ اشتَرى اللهُ مِنَ المُؤمِنينَ أنفُسَهُم وأموالَهُم بالجَنَّةِ بَيْعاً مُفْلِحاً مُنْجِحاً، اشترَط عَلَيهِم فيهِ حِفْظَ الحُدُودِ، وأوَّلُ ذلِكَ الدُّعاءُ (۱) إلى طاعَةِ اللهِ عزّوجلّ من طاعةِ العِبادِ، وإلى عبادةِ اللهِ مِن عبادةِ العِبادِ، وإلى وَلاَيةِ اللهِ مِن وَلاَيةِ اللهِ مِن طاعةِ عبدٍ مِثْلِهِ » (۲).

إنّ الله سبحانه وتعالى قادرٌ على توحيد البشرية تحت راية التوحيد الإلهي الخالص جبراً وإكراها، ولكن الله شاء للعباد سنة الابتلاء، وأعطاهم الحرية والاختيار لاتباع شريعة الإسلام ونور العقل ووحي الساء ومنهج الرسالة، أو لاتباع شريعة الجهل وظلات الهوى وتصوّرات البشر ومنهج الضلالة، كما بين وميّز الله تعالى لعباده الرشد بالإيمان بالله من الغي بالاستسلام والخنوع للطاغوت، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿لاَ إِكْرَاهَ فِي الدِينِ قَد تَبيّنَ الرُّشُدُ مِنَ الْغَيِّ فَمَنْ يَكْفُرُ وَاللهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ (٣)، ويقول الله سبحانه وتعالى: ﴿وَقُلِ الْحَقّ مِن وَللهُ مَن يَكُفُرُ وَاللهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ (٣)، ويقول الله سبحانه وتعالى: ﴿وَقُلِ الْحَقّ مِن وَللهُ مَن يَكُفُرُ وَاللهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ (٣)، ويقول الله سبحانه وتعالى: ﴿وَقُلِ الْحَقّ مِن

<sup>(</sup>١) أي الدعوة.

<sup>(</sup>٢) مكاتيب الأئمة عليقيد، ج٣، ص ٢٦١.

<sup>(</sup>٣) البقرة، ٢٥٦.

رَّبِّكُمْ فَمَن شَاء فَلْيُؤْمِن وَمَن شَاء فَلْيَكْفُرْ ﴿ (١) ، ويقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ مُصَدِّقاً لِّمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ الْكِتَابِ وَمُهَيْمِناً عَلَيْهِ فَاحْكُم بَيْنَهُم بِمَا أَنزَلَ اللهُ وَلاَ تَتَّبِعْ أَهْوَاءهُمْ عَمَّا جَاءكِ مِنَ الْحَقِّ لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنكُمْ شِرْعَةً وَمِنْهَاجاً وَلَوْ شَاء اللهُ لَجَعَلَكُمْ أُمَّةً وَاحِدَةً وَلَكِنَ لِّيَبْلُوَكُمْ فِي مَا آتَاكُم فَاسْتَبِقُوا الخَيْرَاتِ إلَى اللهِ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعاً فَيُنَبِّئُكُم بِمَا كُنتُمْ فِيهِ تَخْتَلِفُونَ ﴾ (٧).

وهنا بعض الأفكار والرؤى الجامعة التي أمر الله عزّوجلّ عباده بالاجتماع والوحدة تحت مظلتها مثل: العدل والقسط، ومن ثمة الارتقاء إلى الفضل والإحسان، وبالتالي المبادرة والسعى لعطاء ذوى القربي ما يستحقون أو يحتاجون، والأهم هـو النهـى عـن الفحـش مـن القـول أو الفعـل أو الـرؤى أو السلوك أو الفكر أو العمل، والنهي عن المنكر من القوانين والإجراءات والنظريات والتطبيقات، والنهبي عن البغبي من العدوان الأمني، والطغيان السياسي، والبطر الاقتصادي، والتكبر الاجتماعي، والغرور العلمي، والتسلط الديني، والأصعب هو نهى الطغاة عن فحشهم وطغيانهم ومنكراتهم التي كدُّرت الحياة وحولتها إلى جحيم، والأصعب من ذلك كله هـ و الوفاء بالعهـ و د والمواثيـ ق التـ يقطعهـ االإنسـان عـلى

<sup>(</sup>١) الكهف، ٢٩.

<sup>(</sup>٢) المائدة، ٨٤.

نفسه لغيره باختياره وإرادته، ولا ينقض عقد يمين أكدها ولو كان في الالتزام با عاهد وعقد ضرر بالغ عليه، فهذه الأفكار هي التي ينبغى ويجب أن نتوحد تحت لوائها.

وهنا رسالة تحذيرية من الله سبحانه وتعالى إلى المؤمنين وبالخصوص مَنْ قضى حياته في الجهاد، وشارك في بناء الصرح الرسالي وتثبيت أركانه وبالأخص القيادات منهم بأن لا ينقضوا جُهد كرياتهم الرسالية بالخروج من مظلة الرسالة، وأن لا يُلغوا كلّ تاريخهم الرسالي والجهادي بِجَـرَّة قلـم لا يخـطُّ إلّا رؤى مبتورة أو مواقف متخاذلة، وبأخص الخصوصية لمَنْ قضى سنين عمره بالجهاد لبناء صرح القيم الرسالية والمبادئ السهاوية، وتحمل عناء الغربة وضيق العيش وضنك الحياة من أجل الرسالة.

وينبغي أن لا ننخدع بتسلط وتعالي أمّة الطغيان وجماعة الضلال على أمّة التوحيد، وجماعة الهدى فنفشل في الامتحان، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿إِنَّ اللهَ يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَالإِحْسَانِ وَإِيتَاء ذِي الْقُرْبَى وَيَنْهَى عَن الْفَحْشَاء وَالْمُنكَرِ وَالْبَغْيِ يَعِظُكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ \* وَأَوْفُواْ بِعَهْدِ اللهِ إِذَا عَاهَدتُّمْ وَلاَ تَنقُضُواْ الأَثْيَمَانَ بَعْدَ تَوْكِيدِهَا وَقَـدْ جَعَلْتُـمُ اللهَ عَلَيْكُـمْ كَفِيـلاً إِنَّ اللهَ يَعْلَـمُ مَـا تَفْعَلُـونَ \* وَلاَ تَكُونُـواْ كَالَّتِي نَقَضَتْ غَزْلَهَا مِن بَعْدِ قُوَّةٍ أَنكَاثاً تَتَّخِذُونَ أَيْمَانَكُمْ دَخَلاً بَيْنَكُمْ أَن تَكُونَ أَمَّةٌ هِيَ أَرْبَى مِنْ أَمَّةٍ إِنَّمَا يَبْلُوكُمُ اللهُ بِهِ وَلَيُبَيِّنَنَّ لَكُمْ

### يَوْمَ الْقِيَامَةِ مَا كُنتُمْ فِيهِ تَخْتَلِفُونَ ﴾(١).

ولولا العناية الإلهية والرحمة الواسعة لرُكِس الناس أجمعين في وحل التيه ومستنقع الضلال، ولكنّ الله تعالى رحم العباد بنبى الرحمة عليه وأوحى إليه القرآن لكى يُخرج الناسَ باختيارهم من التيه والضلال، ولو شاء الله لأكرههم وأجبرهم جميعاً على التوحيد، أو أهملهم وتركهم متوحدين ومتحدين في غيهم وفساد فكرهم وتفكيرهم وعبوديتهم للطاغوت، ولكنّ رحمة الله الواسعة هي التي حالت بين الناس والوحدة على الضلال، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ قُرْآناً عَرَبِيّاً لِّتُنذِرَ أُمَّ الْقُرَى وَمَنْ حَوْلَهَا وَتُنذِرَ يَوْمَ الْجَمْع لِأَ رَيْبَ فِيهِ فَرِيقُ فِي الْجَنَّةِ وَفَرِيتٌ فِي السَّعِيرِ \* وَلَوْشَاء اللهُ لَجَعَلَهُمْ أُمَّةً وَاحِدَةً وَلَكِن يُدْخِلُ مَن يَشَاءُ فِي رَحْمَتِهِ وَالظَّالِمُونَ مَا لَهُم مِّن وَلِيّ وَلاَنَصِيرِ ﴿ (٢).

إنّ الله تعالى قادرٌ على توحيد الناس جبراً على الهدى والتوحيد الإلهي الخالص، ولكن حكمة الله وسنته اقتضت أن يكون الإنسان مُحْيِّراً في اعتقاده وعمله.

ولذلك يجب أن لا ننخدع ولا نغتر بما عند أمّة الضلال من إمكانات ماديّة، ولا يجوز لنا أن نارس بعض أساليبهم ووسائلهم المستوحاة من مرض القلب كالكذب والتزوير

<sup>(</sup>١) النحل، ٩٠-٩٢.

<sup>(</sup>۲) الشوري، ٧-A.

والنفاق والتعالي والتسلّط والاستبداد والنهب والسلب والنفاق والنعاب ما يودي إلى أن ترزّ أقدامنا في مستنقع التيه، وزللها في وحل الضلال، وسقوطنا في ظلهات صنمية الزعامة والظهور بعد أن بلغ بعضنا مرتبة سامية من العمل الرسالي الطلائعي، وارتقى بعض آخر سنام القيادة الرسالية.

ولكن عدم الصبر على طريق ذات الشوكة، والعجلة إلى الزعامة الفانية، أو الشهرة المنقطعة تَحُول بيننا وبين ما يبقى ويدوم من الجزاء الأحسن من جنة عدن، والرضوان الإلهي في الآخرة الذي خصّه الله سبحانه وتعالى للصابرين على طريق ذات الشوكة، زيادةً على حياة العزة والكرامة من الحياة الطيبة في الدنيا، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ وَلَوْ شَاء اللهُ لَجَعَلَكُمْ أُمَّةً وَالحَدَةً وَلَكِن يُضِلُ مَن يَشَاءُ وَلَتُسْأَلُنَّ عَمَّا كُنتُمْ وَتَعَلَى وَلَوْ اللهِ وَلَكُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ \* وَلاَ تَشْتَرُواْ بِعَهْدِ اللهِ ثَمَنا قَلِيلاً إِنَّمَا عِندَ اللهِ هُو خَيْرٌ لَّكُمْ إِن كُنتُمْ وَلَا اللهِ وَلَكُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ \* وَلاَ تَشْتَرُواْ بِعَهْدِ اللهِ ثَمَنا قَلِيلاً إِنَّمَا عِندَ اللهِ هُو خَيْرٌ لَّكُمْ إِن كُنتُمْ وَلَا اللهِ مَا عِندَ اللهِ مُو خَيْرٌ لَّكُمْ إِن كُنتُمْ وَهُو أَنْ وَلَنَجْزِينَ اللّذِينَ صَبَرُواْ اللهُ عَلْمُ وَنَ فَكَمْ مِنْ عَمِلُ صَالِحاً مِن ذَكَرٍ أَوْ أُنثَى وَهُو مَا عِندَ اللهِ بَاقٍ وَلَنَجْزِينَ الَّذِينَ صَبَرُواْ وَهُمُ عَن مَا عَندَ اللهِ مُو مَا عِندَ اللهِ مَا عَن ذَكرٍ أَوْ أُنثَى وَهُمُ مِأْحُرَهُم بِأَحْسَنِ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ \* مَا عِندَكُمْ يَنْهُ مُ أَجْرَهُم بِأَحْسَنِ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ \* مَن عَمِلَ صَالِحاً مِن ذَكرٍ أَوْ أُنثَى وَهُو مُؤْمِنٌ فَلَنُحْيِيَنَهُ حَيَاةً طَيِّيَةً وَلَنَجْزِيَنَهُمْ أَجْرَهُم بِأَحْسَنِ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ \* مَن عَمِلَ صَالِحاً مِن ذَكرٍ أَوْ أُنثَى وَهُمَا وَنَ \* مَا عَندَ مَا عَندَ مَا عَندَ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ \* مَن عَمِلَ صَالِحاً مِن ذَكرٍ أَوْ أُنثَى وَهُو مُؤْمِنٌ فَلَنُحْيِيَنَهُ حَيَاةً طَيِّيةً وَلَنَهْزِيَنَهُمْ أَجْرَهُم بِأَحْسَنِ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ \* مَن عَمِلُ صَالِحاً مِن فَكَر أَوْ أُنثَى وَهُمُ مِأَعْمُ وَنَ \* مَا عَندَا مُعْتَلَى اللهِ عَلْمُ مَا مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ \* مَن عَمِلُ صَالِحا مُورَا فَا عَنْ اللهِ فَلَا عَنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُولُ اللهُ ا

<sup>(</sup>١) النحل، ٩٣ - ٩٧.

إنَّ عدم إقامة وحدة إنسانية إلَّا تحت مظلة التقوى وحبل الله تعالى لا يتنافى مع ضرورة التعايش الإنساني مع ما في الكون، فضلاً عن التعايش البيني فيما بين الناس بعضهم مع بعض، والذي لا يتحقق إلّا بتكوين وتشييد علاقات إنسانية طيبة وحميمية مع الكلّ با فيهم المختلف المتناقض؛ فعدم إقامة وحدة إنسانية إلَّا تحت مظلة التقوى وحبل الله لا يتنافي وفعل الخيرات والبر والإحسان أيضاً مع كلُّ مختلف معنا ولكن لا يارس العدوان علينا ولا على قيمنا، وهكذا إنَّ عدم إقامة وحدة إنسانية إلَّا تحت مظلة التقوى وحبل الله لا يتنافي مع إقامة علاقات سياسية واقتصادية وأمنية، بل وعقد المعاهدات للدفاع المشترك، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ لاَ يَنْهَاكُمُ اللهُ عَنِ الَّذِينَ لَمْ يُقَاتِلُوكُمْ فِي الدِّينِ وَلَمْ يُخْرِجُوكُم مِّن دِيَارِكُمْ أَن تَبَرُّوهُمْ وَتُقْسِطُوا إِلَيْهِمْ إِنَّ اللهَ يُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ ﴾(١)، ويقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ وَلاَ تَسْتَوِي الْحَسَنَةُ وَلاَ السَّيِّئَةُ ادْفَعْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ فَإِذَا الَّذِي بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ عَدَاوَةٌ كَأَنَّهُ وَلِيٌّ حَمِيمٌ \* وَمَا يُلَقَّاهَا إِلَّا الَّذِينَ صَبَرُوا وَمَا يُلَقَّاهَا إِلَّا ذُو حَظٍّ عَظِيمٍ ﴾ (٢).

إنّ عدم الشرعية للوحدة الإنسانية إلّا تحت قيمة التقوي لا يعني جواز العدوان على الآخر المختلف في العقيدة وإن كان مُسَّنْ يقوم بصد المؤمنين عن ممارسة شعائرهم ومعتقداتهم، بل

<sup>(</sup>١) المتحنة، ٨.

<sup>(</sup>۲) فصلت، ۳۵–۳۵.

لا يجوز التعاون على العدوان عليه، كما أنَّ المعيار الشرعي للوحدة لا يتنافي والتعاون مع كلّ الناس مهم اختلفت مشاربهم ومعتقداتهم في كلّ مجالات الحياة بشرط أن تكون على أساس الخير والفضيلة، وليس على أساس الرذيلة أو العدوان، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ وَلاَ يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَانُ قَوْم أَن صَدُّوكُمْ عَنِ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ أَن تَعْتَدُواْ وَتَعَاوَنُواْ عَلَى الْبرِّ وَالتَّقْ وَى وَلاَ تَعَاوَنُواْ عَلَى الإِثْمِ وَالْعُدْوَانِ وَاتَّقُواْ اللهَ إِنَّ اللهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ ﴾(١).

إنّ معيار الوحدة لا يتنافي ولا ينفي الحرية ووجوب أداء الحقوق للمختلف مها كانت عقيدته؛ عن الأصبغ بن نباتة قال: لما جلس على عَليتُ إِذْ في الخلافة وبايعه الناس خرج إلى المسجد... فصعد المنبر فجلس عَلَيْتُلا عليه متمكّناً... ثمّ قال: «يا مَعشَرَ النّاس؛ سَلوني قَبلَ أن تَفقِدوني ... أما وَاللهِ لَو ثُنِيَت لِيَ الوسادَةُ فَجَلَستُ عَلَيها لَأَفْتَيتُ أهلَ التَّوراةِ بِتَوراتِهِم حَتَّى تَنطِقَ التَّوراةُ، فَتَقولَ: صَدَقَ عَلِيٌّ ما كَذَبَ، لَقَد أفتاكُم بِما أنزَلَ اللهُ فِيَّ، وأفتَيتُ أهلَ الإِنجيل بِإِنجيلهِم حَتّى يَنطِقُ الإِنجيلُ فَيَقولَ: صَدَقَ عَلِيٌّ ما كَذَبَ، لَقَد أفتاكُم بِما أنزَلَ اللهُ فِيّ، وأفتَيتُ أهلَ القُرآنِ بِقُرآنِهِم حَتّى يَنطِقَ القُرآنُ فَيَقولَ: صَدَقَ عَلِيٌّ ما كَذَبَ، لَقَد أفتاكُم بِما أَنزَلَ اللهُ فِيَّ، وأَنتُم تَتلونَ القُرآنَ لَيلاً ونَهاراً فَهَل فيكُم أَحَدٌ يَعلَمُ ما نَزَلَ فيهِ؟ ولَولا آيَةٌ في كِتابِ اللهِ لَأَخبَرتُكُم بِما كانَ وبِما يَكونُ وبِما هُوَ كَائِنٌ إلى يَومِ القِيامَةِ، وهِيَ هذِهِ الآيَةُ: ﴿يَمْحُواللهُ مَا يَشَاءُ

<sup>(</sup>١) المائدة، ٢.

### وَيُثْبِتُ وَعِندَهُ أُمُّ الْكِتَابِ ﴾ (١)» (٢).

ولذلك كان عَلَيْتُ إِنْ يرى أنَّ لأعراضِ أهل الكتاب وأموالهم حرمةً مثل ما يراه لأعراض المسلمين وأموالهم؛ فقد قال عَلَيْتُلا بعد ما أغارت خيل معاوية على الأنبار، واعتدوا على أعراض وحرمة نساء المسلمين، ونساء أهل الذمة: «وَلَقَدْ بَلَغَنِي أَنَّ الرَّجُلَ مِنْهُمْ كَانَ يَدْخُلُ عَلَى المَرْأَةِ المُسْلِمَةِ، وَالأَخْرَى المُعَاهَدَةِ، فيَنْتَزعُ حِجْلَهَا وَقُلْبَهَا وَقَلاَئِدَهَا، وَرِعَاثَهَا، ما تَمْتَنِعُ مِنْهُ إلَّا بِالاسْتِرْجَاع وَالاِسْتِرْحَام، ثُمَّ إِنْصَرَفُوا وَافِرِينَ، مَا نَالَ رَجُلاً مِنْهُمْ كَلْمٌ، وَلاَ أُرِيقَ لَهُمْ دَمٌ، فَلَوْ أَنَّ امْرَأُ مُسْلِماً مَاتَ مِن بَعْدِ هَذا أَسَفاً مَا كَانَ بهِ مَلُوماً، بَلْ كَانَ بِهِ عِنْدِي جَدِيراً»<sup>(٣)</sup>.

وقال عَلَيْكُلِدُ في كتاب أرسله إلى عماله على الخراج «وَلا تَمَسُّنَ مَالَ أَحَدٍ مِنَ النَّاسِ مُصَلِّ ولا مُعَاهَدٍ »(٤).

وفي حديثٍ أنَّه مرَّ شيخٌ مكفوف كبير يسأل، فقال أمير المؤمنين عَليتُ إِذ : «مَا هَذَا؟» -ولم يقل الإمام عَليتُ إِذَ مَنْ هذا مسلم أوغير مسلم؟ - قالوا: يا أمير المؤمنين، نصراني.

فقال: أمير المؤمنين عَليتَكِير: «اسْتَعْمَلْتُمُوهُ حَتَّى إِذَا كَبرَ وَعَجَزَ

<sup>(</sup>١) الرعد، ٣٩.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار، ج١٠، ص ١١٧ -١١٨.

<sup>(</sup>٣) نهج البلاغة، ص ٧٩.

<sup>(</sup>٤) مكاتيب الأئمة عَلَيْقَلِد، ج٢، ص ٣٣٦.

#### مَنَعْتُمُوهُ؟ أَنْفِقُوا عَلَيْهِ مِنْ بَيْتِ الْمَالِ »(١).

بل بلغ احترام كرامة الإنسان وحريته في حكومة أمير المؤمنين عَلِينَ أنّ الإسلام جعل للذمي ولغيره الحق إلى حد يسمح له أن يخاصم إمام المسلمين، ويكون هو وإمام المسلمين أمام القضاء سواسية ويطالبه بالبينة لدعواه، كما اتفق ذلك في قصة درع أمير المؤمنين عَلَيتَ ومخاصمته في عصر خلافته مع رجل من اليهود عند شريح القاضي.

إنّ أمير المؤمنين عَلَيْكُلِمْ قد أسس حكومته على أساس الكرامة والعدل والحرية والأمن والمحبة لكلّ الرعية والمساواة بينهم.

وهـذا هـو أمـير المؤمنين عَلَيْكُلا يأمـر الـولاة ويوصيهم بحقـوق الرعيـة والمساواة بينهم حتى في اللحظـة والنظـرة، وأن يكون على مسافة واحدة من الجميع من دون فرق بين معتقداتهم بين أن يكونوا مسلمين أو كتابيين أو غيرهم.

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج١٥، ص ٦٦.

فقط، يقول الإمام عَلَيْتُلا في عهده لمالك الأشتر: «وأَشْعِرْ قَلْبَك الرَّحْمَةَ لِلرَّعِيَّةِ، والْمَحَبَّةَ لَهُمْ، واللَّطْفَ بِهِمْ، ولا تَكُونَنَّ علَيْهم سَبُعاً ضَارِياً تَغْتَنِمُ أَكْلَهُمْ، فَإِنَّهُمْ صِنْفَانِ: إمَّا أَخْ لَك فِي الدِّينِ، أو نَظِيرُ لَك فِي الْخَلْقِ، يَفْرُطُ مِنْهُمُ الزَّلَلُ، وتَعْرِضُ لَهُمُ الْعِلَلُ، ويُؤْتَى علَى أَيْدِيهِمْ فِي الْعَمْدِ والْخَطَأ، فَأَعْطِهِمْ مِن عَفْوِك وصَفْحِك، مِثْل الَّذِي تُحِبُّ وتَرْضَى أَنْ يُعْطِيَك الله مِن عَفْوهِ وصَفْحِهِ، فَإِنَّك فَوْقَهُمْ ووَالِي الأَمْرِ عَلَيْك فَوْقَك، والله فَوْقَ مَن وَلَّاك، وقَدِ اسْتَكْفَاك أَمْرَهُمْ وابْتَلاك بِهِمْ. ولا تَنْصِبَنَّ نَفْسَك لِحَرْبِ الله، فَإِنَّهُ لا يَدَ لَك بِنِقْمَتِهِ، ولاغِنَى بِكُ عَنْ عَفْوِهِ ورَحْمَتِهِ، ولا تَنْدَمَنَّ علَى عَفْوِ ولا تَبْجَحَنَّ بِعُقُوبَةٍ، ولا تُسْرِعَنَّ إلى بَادِرَةٍ وَجَدْتَ مِنْهَا مَنْدُوحَةً، ولا تَقُولَنَّ إنِّي مُؤَمَّرٌ آمُرُفَأُطَاعُ، فَإِنَّ ذَلِك إِدْغَالٌ فِي الْقَلْبِ، ومَنْهَكَةٌ لِلدِّينِ، وتَقَرُّبُ من الْغِيَرِ»(۱).

وفي سنن أبي داود، عن رسول الله عن طَلَم قَال: «أَلا مَن ظَلَم مُعاهِداً، أُو اِنتَقَصَهُ، أُو كلُّفَهُ فَوقَ طاقَتِهِ، أُو أخذ مِنهُ شَيئاً بِغَيرطيب نَفس؛ فَانَا حَجِيجُهُ يومَ القيامَةِ "(٢).

إنّـه منطق الشريعة الإسلامية التي تـرى أنّ للإنسان -من دون النظر إلى عقيدته- كرامة العيش، والحقوق في جميع مجالات الحياة وأبعادها السياسيّة والاقتصاديّة والمهنيّة والعلميّة و.. وله

<sup>(</sup>١) مكاتيب الأئمة عَلَيْتُ (، ج١، ص ٤٧٩.

<sup>(</sup>٢) حكم النبّي الأعظم على المحمّد الريشهري، ج٧، ص ٩٤، ح: ١٠٣٥٤.

حق الحريّة الفكريّة والشخصيّة ما لم يتجاوز حقوق غيره؛ ولذلك عاش جميع أهل الملل والنحل من اليهود والنصاري والمجوس وغيرهم في ظل الحكومات الإسلامية من كرامة العيش والحرية والحرمة والكرامة الإنسانية.

إنّ الفكر الإسلامي الأصيل ليس فكراً استئصاليّاً، بل ولا إقصائيًّا كما يتوهّمه بعض الجهلة الذين لا يفقهون من الدين إلَّا التمتع بسفك الدماء التي حرمّها الله تعالى، واستعداء البشريّـة للإسلام، وكأنّ الإسلام والرحمة الإلهيّـة ممتنعـة على غير شلَّتهم(١) المتشرذمة، أمَّا باقى الناس بمَنْ فيهم الفرق الإسلامية فضلاً عن غير المسلمين لا يستحقون إلّا الإقصاء، بل والاستئصال حسب منطق أولئك الجهلة.

ولقد أصَّا أمر المؤمنين عَلَيْكُلا للعلاقة بين المؤمنين فيم بينهم، وكذلك مع غيرهم، لكي لا يجد الاستئصاليون والإقصائيون منفذاً للاستئصال أو الإقصاء، ولكي تكون كلُّ حججهم واهية داحضة.

يقول الإمام عَلايسَ لِهِ:

«الناسُ صِنْفَانِ: إِمَّا أَخُ لَكَ فِي الدِّينِ، وَإِمَّا نَظِيرٌ لَكَ فِي الْخَلْق »(۲).

<sup>(</sup>١) شلّة: جماعة من الأصدقاء ذات ميول واحدة.

<sup>(</sup>٢) تحف العقول، ص ١٢٧.

ويقول عَلَيْكَالِدُ: «أَمَا وَاللهِ لَوْ ثُنِيَتْ لِي وِسَادَةٌ فَجَلَسْتُ عَلَيْهَا لَأَفْتَيْتُ أَهْلَ التَّوْرَاةِ بِتَوْرَاتِهِمْ حَتَّى تَنْطِقَ التَّوْرَاةُ فَتَقُولَ: صَدَقَ عَلِيٌّ مَا كَذَبَ، لَقَدْ أَفْتَاكُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللهُ فِيَّ، وَأَفْتَيْتُ أَهْلَ الْإِنْجِيلِ بِإِنْجِيلِهِمْ حَتَّى يَنْطِقَ الْإِنْجِيلُ فَيَقُولَ: صَدَقَ عَلِيٌّ مَا كَذَبَ لَقَدْ أَفْتَاكُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللهُ فِيَّ، وَأَفْتَيْتُ أَهْلَ الْقُرْآنِ بِقُرْآنِهِمْ حَتَّى يَنْطِقَ الْقُرْآنُ فَيَقُولَ: صَدَقَ عَلِيٌ مَا كَذَبَ لَقَدْ أَفْتَاكُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللهُ فِيَّ، وَأَنْتُمْ تَتْلُونَ الْقُرْآنَ لَيْلًا وَنَهَاراً فَهَلْ فِيكُمْ أَحَدٌ يَعْلَمُ مَا نَزَلَ فِيه؟ »(١).

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار، ج١٠، ص ١١٨.

# أقوى العوامل الداعية للوحدة

إنَّ الوحدة الإسلامية تستمد شرعيتها من مصادر المعرفة والإلهام الخمسة، لمعرفة وبناء دعامتي وركيزتي الحياة وهما عهارة الأرض، وإصلاح العباد؛ وهذه المصادر هي ذاتها مصادر المعرفة للفكر الأصيل، والبصيرة النسرة، والرؤية الثاقبة، والعمل الرشيد، والموقف المسؤول؛ وهذه المصادر هـى:

١. الوحي: لما يمثَّله من منظومة فكرية سليمة، لا عيب فيها ولا خلل، وشاملة لكلّ أبعاد الحياة ومجالاتها، ومتكاملة لا نقص فيها ولا قصور، وجامعة لكلّ أبعاد الحياة وحاجات الكون والإنسان، ومنسجمة لا تناقض فيها وبلا اختلاف.

 العاطفة: لما تمثّله من أحاسيس بشريّة جيّاشة، ومشاعر إنسانية نبيلة، وطبائع اجتماعية أصيلة، وحاجات نفسية ضروريّة.

٣. الفطرة: لما تمثّله من أصول فكريّة يعرف الإنسانُ من خلالها الوحي الإلهي الذي ما نَزَل إلَّا ليُّذَكِّر بمكنونها، وما تَمْثُلُه مِن نفس لوامَّة تحافظ على حياة الضمير ويقظته، وتوقد

حرارة العاطفة الجياشة.

 ٤. التجربة: لما غشّله من تراكم خبرة إنسانية ممتدة من الملاحظة الدقيقة، والتفكير المتأمّل، والتكرار الواعبي للملاحظة أو الفعل، واستحضار الدليل الواضح، واعتاد البرهان القاطع، لتثبيت نظرية أو تفنيدها، ومن ثمّ الانطلاق والسعى في التفكير والعمل بناءً على الحقائق الجلية، وتجاوز الأوهام الخيالية التي يتيه الناس في زوبعاتها، ورفض الخرافات الجاهلية التي تُكَبِّل عقولَ الناس وطاقاتها.

٥. العقل: لما يمثّله من منظار صافٍ لا يتشوش ولا يُخطئ، لتشخيص الفكر وتمييزه، وفهم الوحيي وتطبيقاته، وهو قسطاس مستقيم، ومقياس هدى لتحديد النسبة الصحيحة والدرجة الطبيعية للعاطفة، وحمايتها من خداع النفس الأمّارة بالسوء، وهو ميزان صدق لعلمية وموضوعية وسلامة التجربة أو قصورها أو انحيازها أو سقمها.

ومن نبع هذه المصادر الخمسة تتشكل البصيرة الثاقبة، والرؤية النافذة، وتُرْ دَفانِ بالعملِ المبدئي والموقف المسؤول لتشييد صرح الأمّة الواحدة على أساس أقوى العوامل الداعية للوحدة وهي:

### ١- الأحاسيس الوجدانية المشتركة المحشوة بالإيمان:

وهي أهم الوشائج والروابط في بناء صرح الوحدة الإسلامية بعد رابطة العقيدة، لأن الارتباط العاطفي، والمشاركة الوجدانية، بين المسلمين يذيب كلّ الحواجز المصطنعة التي كرّسها الواقع الجاهلي، ومن ثمّ يقتلع المؤمنين من جاذبية الأرض والجسد الحيوانية ليسمو بهم إلى شفافية الساء والروح الإنسانيّة وكأنهم مشتركون في وجدان واحدٍ إذا تألم واحدٌ منهم تألم له الآخرون، وهكذا حُزْنُه وسروره يُحْزِن ويُسِرُّ المؤمنين لأنهم يعيشون في حالة من التعاطف والانسجام الوجداني الصادق؛ الناشئ من الشعور الإنساني الملتهب، والعقيدة الإيهانية الراسخة.

قال الرسول الأعظم شَهَا: «مَثَلُ الْمُؤْمِنين ('' فِي تَوَادِّهِمْ وَتَرَاحُمِهِمْ كَمَثَلِ الْجَسَدِ إِذَا اشْتَكَى بَعْضُهُ تَدَاعَى سَائِرُهُ بِالسَّهَرِ وَتَرَاحُمِهِمْ كَمَثَلِ الْجَسَدِ إِذَا اشْتَكَى بَعْضُهُ تَدَاعَى سَائِرُهُ بِالسَّهَرِ وَالْحُمَّى "''.

وقال الإمام الصادق على المؤمِنُونَ فِي تَبَارِّهِمْ وَتَرَاحُمِهِمْ وَتَرَاحُمِهِمْ وَتَرَاحُمِهِمْ وَتَرَاحُمِهِمْ وَتَرَاحُمِهِمْ وَتَعَاطُفِهِمْ كَمِثْلِ الجَسَدِ، إِذَا اشْتَكَى تَدَاعَى لَهُ سَائِرُهُ بِالسَّهَرِ وَلَحُمَّى "".

<sup>(</sup>١) في لفظ البحار: مثل المؤمن

<sup>(</sup>٢) بحار الانوار، ج٥٨، ص١٥٠.

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار، ج٧١، ص ٢٣٤.

وقال عَلَيْكَلِيرُ: «الْمُؤْمِنُ أَخُوالْمُؤْمِن كَالْجَسَدِ الْوَاحِدِ إِنِ اشْتَكَى شَيْئاً مِنْهُ وَجَدَ أَلَمَ ذَلِكَ فِي سَائِرِ جَسَدِهِ، وَأَرْوَاحُهُمَا مِنْ رُوحٍ وَاللهِ مِنِ اتِّصَالِ شُعَاعِ وَاحِدَةٍ، وَإِنَّ رُوحَ اللهُ مِنِ اتِّصَالِ شُعَاعِ الشَّـمْس بِهَـا »(۱).

وقال عَلَيْكُلِا: "إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ بَنُوأَبِ وَأُمّ، وَإِذَا ضَرَبَ عَلَى رَجُلِ مِنْهُمْ عِرْقٌ سَهِرَلَهُ الْآخَرُونَ »(٢).

وقال عَلَيْتَكِيرٌ: «لَا وَاللهِ لَا يَكُونُ الْمُؤْمِنُ مُؤْمِناً أَبَداً حَتَّى يَكُونَ لِأَخِيهِ مِثْلَ الْجَسَدِ إِذَا ضَرَبَ عَلَيْهِ عِرْقٌ وَاحِدٌ تَدَاعَتْ لَهُ سَائِرُ څووقه »(۳).

وقال عَلَيْ اللَّهُ وَإِنَّ الْمُؤْمِنَ وَاللَّهِ وَإِنَّ الْمُؤْمِنَ يَسْتَرِيحُ إِلَى أَخِيهِ الْمُؤْمِن كَمَا يَسْتَرِيحُ الطَّيْرُ إِلَى شَكْلِهِ»(١٠).

وقال عَلَيْكُلِا: «الْمُؤْمِنُ أَخُو الْمُؤْمِنِ كَالْجَسَدِ إِذَا سَقَطَ مِنْهُ شَيْءٌ تَدَاعَى سَائِرُ الْجَسَدِ»(°).

وعن جابر قال: «تنفست بين يديه» أي بين يدي أبي جعفر الباقر عَلَيْكُلا «ثم قلت يا بن رسول الله عَلَيْكَ، هَمَّ يصيبني من

<sup>(</sup>١) الكافي، ج٢، ص ١٦٦.

<sup>(</sup>٢) الكافي، ج٢، ص ١٦٥.

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار، ج٧١، ص ٢٣٣.

<sup>(</sup>٤) بحار الأنوار، ج٧١، ص ٢٣٤.

<sup>(</sup>٥) بحار الأنوار، ج٧١، ص ٢٧٣.

غير مصيبة تصيبني، أو أمر ينزل بي، حتى تعرف ذلك أهلي في وجهي، ويعرف صديقي.

فقال عَلَيْتُلِادِ: «نَعَمْ يَا جَابِرُ».

قلت: ما ذلك يا بن رسول الله علاقيات؟

قال: «وَمَا تَصْنَعُ بِهِ؟».

قلت: أحبّ أن أعلمه.

فقال: «يَا جَابِرُ إِنَّ اللهَ عَزَّ وَجَلَّ خَلَقَ الْمُؤْمِنِينَ مِنْ طِينِ الْجِنَانِ وَأَجْرَى بِهِمْ مِنْ رِيحِ الْجَنَّةِ رُوحَهُ فَكَذَلِكَ الْمُؤْمِنُ أَخُو الْمُؤْمِنِ لِأَبِيهِ وَأَجْرَى بِهِمْ مِنْ رِيحِ الْجَنَّةِ رُوحَهُ فَكَذَلِكَ الْمُؤْمِنُ أَخُو الْمُؤْمِنِ لِأَبِيهِ وَأُمِّهِ، فَإِذَا أَصَابَ رُوحاً مِنْ تِلْكَ الْأَرْوَاحِ فِي بَلْدَةٍ مِنَ الْبُلْدَانِ شَيْءٌ وَزَنتْ هَذِهِ الْأَرْوَاحُ لِأَنَّهَا مِنْهَا»(١٠).

وقال الإمام الباقر عَلَيَّلا: «الْمُؤْمِنُ أَخُو الْمُؤْمِنِ لِأَبِيهِ وَأُمِّهِ لِأَنَّ اللهَ عَزَّ وَجَلَّ خَلَقَ الْمُؤْمِنِينَ مِنْ طِينِ الْجِنَانِ وَأَجْرَى فِي صُورِهِمْ مِنْ رِيح الْجِنَانِ فَلِذَلِكَ هُمْ إِخْوَةٌ لِأَبٍ وَأُمِّ »(٢).

ولم ولى يفقد الفرد المؤمن شخصيته الفردية، ولا خصوصياته الشخصية، ولا كيانه المستقل بارتباطه العاطفي بالمجتمع الإياني، ومشاركته الوجدانية في بوتقة الأمّة الإسلامية ضمن المجموع المتكوّن من المؤمنين، وإنّا يكتسب

<sup>(</sup>١) المؤمن، ص ٣٨-٣٩.

<sup>(</sup>٢) المؤمن، ص ٣٩.

قدرات أكسر، وإمكانات أكثر، وفضائل أجمل، ومناقب أحسن، وحصناً يحميه من الأشرار، وأسواراً تمنع عنه زوابع الأعداء، ويُغَـنِّى معارف العقلية بمشاركة المؤمنين في عقولهم، ويوسّع دائرة ارتباطاته الاجتماعية بالعلاقات المبدئيّة، ويُشْبع نَهَمَه الروحي بالسكينة ببركة التوافق والانسجام بينه وبين المؤمنين، ويُرْوي ظمأه النفسي بزُلالِ أخُوَّته الإيانية وأحاسيس إخْوَته المؤمنين.

يقول الإمام على عَلَيْتَ ﴿: ﴿إِنَّ هَذَا الْأَمْرَلَمْ يَكُنْ نَصْرُهُ وَلَا خِذْلَانُهُ بِكَثْرَةٍ وَلَا بِقِلَّةٍ، وَهُوَ دِينُ اللهِ الَّذِي أَظْهَرَهُ وَجُنْدُهُ الَّذِي أَعَدَّهُ وَأُمَدَّهُ حَتَّى بَلَغَ مَا بَلَغَ وَطَلَعَ حَيْثُ طَلَعَ، وَنَحْنُ عَلَى مَوْعُودٍ مِنَ اللهِ، وَاللهُ مُنْجِزٌ وَعْدَهُ وَنَاصِرٌ جُنْدَهُ، وَمَكَانُ الْقَيِمِ بِالْأَمْرِ مَكَانُ النِّظَام مِنَ الْخَرَزِ'') يَجْمَعُهُ وَيَضُمُّهُ فَإِنِ انْقَطَعَ النِّظَامُ تَفَرَّقَ وَذَهَبَ ثُمَّ لَمْ يَجْتَمِعْ بِحَذَافِيرِهِ أَبَداً، وَالْعَرَبُ الْيَوْمَ وَإِنْ كَانُوا قَلِيلًا فَهُمْ كَثِيرُونَ بِالْإِسْلَامِ عَزِيزُونَ بِالاجْتِمَاعِ "(٢).

### ٧- المصير المشترك الوحيد للنجاة:

لأنَّـه حينـا لا ينفع مال ولا بنـون، وتتقطَّع كلَّ الوشائج والعلاقات والارتباطات بها فيها الوشائج المشروعة كرابطة

<sup>(</sup>١) النظام: الخيط الذي ينظم فيه اللؤلؤ ونحوه. والخَرَز: ما ينظم في السلك من الجــذع والــودع.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة، خطبة ١٤٦.

الرحم؛ حيث يفر الكلُّ من الكلِّ، ويتخلى الجميعُ عن الجميع، وحينها تنهار في نار جهنم كلّ الأبنية التي أسست على شفا جرف هارٍ من الدويلات والقوميات والإقليميات والوطنيات والقبليات والعشائريات والتحزيات والحَمِيَّات الجاهلية و... هنالك يحتاج الإنسان إلى قلب سليم بالتقوى ينفعه عند الله، ورابطة إيهانية منسوجة بوجه الله الذي لا يفني لكي يتعلُّق بها، وعروةٍ وثقى من الكفر بالطاغوت والإيهان بالله يتمسَّك بها، وحبل من الله يعتصم به، وبناءٍ أسِّسَ على التقوى والرضوان الإلهي لأنّ كلّ العلاقات والوشائج بين الناس في هذه الدنيا تتحوّل يوم القيامة إلى وَقود العداوة بين الناس ما عدا علاقات المتقين حيث يأذن الله سبحانه وتعالى لهم بالشفاعة فيشفعون، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿الأَخِلَّاء يَوْمَئِذٍ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ عَدُوٌّ إِلَّا الْمُتَّقِينَ ﴾(١).

ويقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ وَالَّذِينَ اتَّخَذُواْ مَسْجِدًا ضِرَارًا وَكُفْرًا وَتَفْرِيقًا بَيْنَ الْمُؤْمِنِينَ وَإِرْصَادًا لِّمَنْ حَارَبَ اللهَ وَرَسُولَهُ مِن قَبْلُ وَلَيَحْلِفُنَّ إِنْ أَرَدْنَا إِلَّا الْحُسْنَى وَاللهُ يَشْهَدُ إِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ \* لاَ تَقُمْ فِيهِ أَبَداً لَّمَسْجِدٌ أُسِّسَ عَلَى التَّقْوَى مِنْ أَوَّلِ يَوْم أَحَقُّ أَن تَقُومَ فِيهِ فِيهِ رِجَالٌ يُحِبُّونَ أَن يَتَطَهَّرُواْ وَاللَّهُ يُحِبُّ الْمُطَّهِّرِينَ \* أَفَمَنْ أَسَّسَ بُنْيَانَهُ عَلَى تَقْوَى مِنَ اللهِ وَرضْوَانٍ خَيْرٌأُم مَّنْ أُسَّسَ بُنْيَانَهُ عَلَى شَفَا جُرُفٍ هَارٍ فَانْهَارَ بِهِ فِي نَارِجَهَنَّمَ وَاللهُ لاَ يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ \* لاَ يَزَالُ

<sup>(</sup>١) الزخرف، ٦٧.

بُنْيَانُهُمُ الَّذِي بَنَوْاْ رِيبَةً فِي قُلُوبِهِمْ إِلَّا أَن تَقَطَّعَ قُلُوبُهُمْ وَاللهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴿(١).

#### ٣- العقيدة الإيمانية الواحدة:

لأنَّ أهم العناصر والوشائج والروابط التي تُشيِّد صرح الوحدة، وتحقَّق مفهوم الأمَّة الواحدة هي وحدة الفكر والعقيدة التي تقتلع الحجب بين المؤمنين؛ وذلك عندما تعالج الضيق والحرج بسعة وبشرح للصدور، وتشافي العمى والدرن ببصيرة وجلاء القلوب، وتُداوي الجشع والجموح بالقناعة وترويض النفوس، لتُكَوِّن التعارف، وتُشَكِّل التوافق، وتُحَقِّق انسجاماً روحياً مؤتلفاً ينجذب بعضه إلى بعض، لأنّ ما تعارف من هذه الأرواح والأنفس باتفاق العقل والعقيدة والفكر والرأى والهوى انسجم وائتلف، وما تناكر منها بمباينةِ في العقل أو العقيدة أو الفكر أو الرأى أو الهوى افترق واختلف، وهذا ما ينطق ويتكلم به الواقع الخارجي، وندركه بالحواس، ونشاهده جلياً واضحاً، فكم وكم من الناس الذين اختلفوا في العشيرة والوطن والقوم واللغة والعناصر المادية الأخرى ولكنهم اتفقوا في العقل والعقيدة والأفكار والآراء والعلاقات الروحية، نراهم منسجمين متحابين متجاذبين كأنهم أسرة واحدة بل روحٌ واحدة في أجسادٍ متعددة، وهذا ما تؤكده

<sup>(</sup>۱) التوية، ۱۱۰-۱۱۰.

النصوص الشرعية، قال الإمام الصادق عَلَيَكَلانَ: «الْأَرُوَاحُ جُنُودٌ مُحَنَّدَةٌ تَلْتَقِي فَتَتَشَامُ كَمَا تَتَشَامُ الْخَيْلُ فَمَا تَعَارَفَ مِنْهَا الْتَلَفَ وَمَا تَعَارَفَ مِنْهَا الْتَلَفَ وَمَا تَنَكَرَمِنْهَا اخْتَلَفَ وَلَوْأَنَّ مُؤْمِناً جَاءَ إِلَى مَسْجِدٍ فِيهِ أُنَاسٌ كَثِيرٌ لَيْسَ فِيهِمْ إلّا مُؤْمِنُ وَاحِدٌ لَمَالَتْ رُوحُهُ إِلَى ذَلِكَ الْمُؤْمِنِ حَتَّى يَجْلِسَ إِلَيْهِ »(١).

لأنّ حقيقة إنسانيّة الإنسان بعقله وعقيدته وفكره وآرائه، وجها يمتاز الإنسان عن سائر أنواع الحيوان والمخلوقات الأخرى ويُفضَّل عليها، والعقيدة هي التي تُشكِّل بنية قلب الإنسان، وتُكوِّن تطلعاته الروحية، وتُوجِّه ميولاته النفسية، ومن ثمّ تنعكس على سلوكياته وأعهاله ومواقفه، وبالتالي تنشئ وتحدّد علاقاته وارتباطاته.

<sup>(</sup>١) المؤمن، ص ٣٩.

## البصيرة القرآنية لوحدة الأمّة الإسلامية

٨٨ الوحدة الوطنية قناع لتكوين عَبَدَة الطاغوت

إنّ التشريع الإسلامي جعل المسلمين كلهم أجمع أمّـةً واحدة، وجعلهم أمام الحكم والقانون والتشريع الساوي سواء؛ لكي يُجَـنّر روح الوحدة والاتحاد فيها بينهم، ولذلك لا فضل لأحدٍ منهم على أحد إلَّا بقيم التفاضل من التقوى والإيان، والعلم والمعرفة، والجهاد والعمل الصالح، والسبق لفعل الخيرات، والتحلَّى بالفضائل، وجعل الوحدة والتوافق والانسـجام في المنطـق العقـلي، والتفكـير المعـرفي، والعقيـدة الإيمانية، والفكر الإسلامي الأصيل هي الأرضية الخصبة، والحرث الحقيقي لغرس بذرة العلاقة الوثيقة وتنشئة الروابط والوشائج الصادقة، وإيجاد وتكوين الأخُوَّة بين أفراد الإنسان، ومن ثمّ اجتماعهم واتحادهم تحت مظلة الأمّة الواحدة المتحدة.

ولذلك ترى من بديهيات وأساسيات التشريع الإسلامي في تأصيل العلاقات بين المجتمع الإيهاني هو الحكم بوحدة الأمِّة الإسلامية وأخُوَّة المؤمنين، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ فَأَصْلِحُوا بَيْنَ أَخَوَيْكُمْ وَاتَّقُوا اللَّهَ لَعَلَّكُمْ

تُرْحَمُونَ ﴾(١).

ويقول الله سبحانه وتعالى: ﴿فَإِن تَابُواْ وَأَقَامُواْ الصَّلاَةَ وَآتَوُاْ الرَّكَاةَ فَإِخْوَانُكُمْ فِي الدِّينِ وَنُفَصِّلُ الآيَاتِ لِقَوْم يَعْلَمُونَ ﴾ (٢).

قال رسول الله عَلَيْ : «الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ تَتَكَافَى دِمَاؤُهُمْ، وَهُمْ وَهُمْ يَلُ عَلَى مَنْ سِوَاهُمْ، يَسْعَى بِذِمَّتِهِمْ أَدْنَاهُمْ »(٣).

وقال ﴿ الْمُسْلِمُونَ إِخْوَةٌ تَتَكَافَى دِمَاؤُهُمْ، وَهُمْ يَدُ عَلَى مَنْ سِوَاهُمْ، يَسْعَى بِذِمَّتِهِمْ أَدْنَاهُمْ »(٤).

وقال عَنْ فَي حجة الوداع: «أَيّهَا النّاس؛ اسْمَعُوا قَوْلِي وَاعْقِلُوهُ، تَعْلَمُنَّ أَنْ كُلّ مُسْلِمٍ أَخٌ لِلْمُسْلِمِ، وَأَنّ الْمُسْلِمِينَ إِخْوَةٌ؛ فَلَا يَحِلّ لِامْرِيْ مِنْ أَخِيهِ إِلّا مَا أَعْطَاهُ عَنْ طِيبِ نَفْسٍ مِنْهُ، فَلَا تَظْلِمُنّ يَحِلّ لِامْرِيْ مِنْ أَخِيهِ إِلّا مَا أَعْطَاهُ عَنْ طِيبِ نَفْسٍ مِنْهُ، فَلَا تَظْلِمُنّ أَنْفُسَكُمْ اللّهُمّ هَلْ بَلّغْت؟ »(٥).

إنّ الله سبحانه وتعالى جعل الأمّة الإسلامية أمّة واحدة، وذلك بتأصيل عقيدتها المعرفية بالتوحيد الإلهي الذي يتجلّى علميّاً في توحيد الربوبية، وسلوكيّاً في توحيد العبودية لله وحده، وأخذ عليهم في ذلك الميثاق، ولذلك لا يمكن أن

<sup>(</sup>١) الحجرات، ١٠.

<sup>(</sup>٢) التوبة، ١١.

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار، ج٤٧، ص ٣٦٥.

<sup>(</sup>٤) بحار الأنوار، ج٧٧، ص ٦٨.

<sup>(</sup>٥) سيرة ابن هشام، لعبد الملك بن هشام، ج٢، ص ٢٠٤.

يكون لهذه الوحدة تجلً حقيقي في الواقع الخارجي إلّا بإلغاء الأرباب من دون الله، وهم كلّ السلطات السياسية والدينية والاجتماعية و... التي تُعْبَد بالطاعة من دون الله وبالخصوص حكام الدول الذين يطاعون بمعصية الله.

ولكن الأمّة نقضت الميثاق الإلهي، وقطَّعت أمرها إلى حزبيات ودويلات يتسلّط عليها حكام يتنازعون كراسي الملك العضوض؛ واتَّخذتهم الأمّة أرباباً متفرقين يطاعون بمعصية الله.

وكلّ هذه الأرباب الجاثمة على صدر الأمّة التي تتلذّة وتنتشي حينها تَسْتَعْبِد شعوبَها تتحوّل إلى عبيد حقيرة تَعْبُد ربّها الأعلى، وفرعونَ عصرها، ورأسَ الأفعى الذي يتمثل في دول الاستكبار الدولي والاحتلال الغاصب، فأمسى كلّ حاكم ربّاً صغيراً تعبده الرعية، التي تعيش تحت جبروته بطاعته ومعصية الله.

ولكن تبقى هناك أمّة مؤمنة تعمل الصالحات، لبناء وتشييد وحدة الأمّة الإسلامية تحت راية التقوى، وحبل الله الذي تجسّد في كتاب الله عزّوجل وعترة النبي عليه ولن يتمكن أحدُ من حجب أعالهم لتوحيد الأمّة الإسلامية، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿إِنَّ هَذِهِ أُمَّتُكُمْ أُمَّةً وَاحِدَةً وَأَنَا رَبُّكُمْ فَاعْبُدُونِ \* وَتَقَطَّعُوا أَمْرَهُم بَيْنَهُمْ كُلُّ إِلَيْنَا رَاجِعُونَ \* فَمَن يَعْمَلْ مِنَ فَاعْبُدُونِ \* وَتَقَطَّعُوا أَمْرَهُم بَيْنَهُمْ كُلُّ إِلَيْنَا رَاجِعُونَ \* فَمَن يَعْمَلْ مِن

### الصَّالِحَاتِ وَهُ وَمُؤْمِنٌ فَلَا كُفْرَانَ لِسَعْيِهِ وَإِنَّا لَهُ كَاتِبُونَ ﴾(١).

إنَّ الله سبحانه و تعالى يؤكِّد على جعل الأمِّة الواحدة للمسلمين بتوحيد الربوبية له وحده، ونبذ الطواغيت ولكن الأمّـة انصاعـت لحكّام الكراسي، وخنعـت لسلاطين الظلم، واستسلمت لطواغيت الجور، الذين نصّبوا أنفسهم أرباباً على الناس، وفرضوا طاعتهم من دون الله الجبار، وأمسى كلّ ربِّ مع أشياعه يطبّل فرحاً، ويزمّر بطراً، ويغنّي غروراً؛ بسراب قيعةٍ قطعوها من أمر الأمّة، وفصلوها عن كيانها، وفصموها عن هويتها، وغرَّبوها عن أمِّها.

فأوكلهم الله تعالى إلى أنفسهم، وتركهم في غمرة هوى السلطة، وتيه الحكم، وسكرة شهوة الطغيان، وغفلة المُلك، إلى حين تزأر أسود الكرامة، ويزمجر شلال الشعب هاتفاً بما ينفع الناس من الكرامة والعدالة والحرية والأمن ووحدة الأمّة الإسلاميّة، وجارفاً زبد التملق والنفاق والخوف والخنوع، وعوى ذئاب الوحدة الوطنية، ونباح كلاب الوطنية، ونهيق حمر الولاء الوطني.

وهنالك تتزلزل سلطة الأرباب، وتفقد تأثيرها السحري بالجيزرة، بعيد تضييعها لسبائك المال الذهبيّة التي كانت تُعَلُّفُ بها بهائم الأنعام من البنين الممسوخةِ الروح، المعدومةِ

<sup>(</sup>١) الأنساء، ٩٢ – ٩٤.

الضمير، عَبَدَة المال والمنصب، ومن شمّ يتخلى عنها بنين الأنعام، ليفرّوا بجلودهم وما سرقوه، فتفقد سلطة الأرباب سيطرتها المرعبة بالعصا، فيتهاوى عرشها كما تتهاوى أوراق الخريف.

وهذا مصير مَنْ يركب الغرورُ رأسه، وتَعْمِيْه خيرات النِّعم الإلهية المتسارعة من وفرة المال، ودهاء الرجال، لإعمار البلاد، وإصلاح العباد؛ إلَّا أن أرباب السلطة متبلدٌّ إحساسُها، وفاقدة شعورُها، وميِّتٌ ضميرُها ولذلك لا تبالي ولا تلتفت إلى دموع الأطفال، أو أنين المعذبين، أو آلام الشكلي، أو جراح المجاهدين، أو صر خات دماء المستشهدين، لأنَّ سكرة هوي السلطة، وغمرة شهوة الطغيان تفقد الأرباب من دون الله شعورهم بسنَّة الله تعالى في تداول الأيام والسلطة والحكم فضلاً عن المعرفة بهذه السُّنَّة أو غيرها من السنن الإلهية التي تحكم حركة الكون والإنسان، يقول الله سيحانه وتعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الرُّسُلُ كُلُوا مِنَ الطَّيِّبَاتِ وَاعْمَلُوا صَالِحاً إِنِّي بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ \* وَ إِنَّ هَذِهِ أُمَّتُكُمْ أُمَّةً وَاحِدَةً وَأَنَا رَبُّكُمْ فَاتَّقُونِ \* فَتَقَطَّعُوا أَمْرَهُم بَيْنَهُمْ زُبُراً كُلُّ حِزْب بِمَا لَدَيْهِمْ فَرحُونَ \* فَذَرْهُمْ فِي غَمْرَتِهِمْ حَتَّى حِينِ \* أَيَحْسَبُونَ أَنَّمَا نُمِدُّهُم بِهِ مِن مَّالٍ وَيَنِينَ \* نُسَارِعُ لَهُمْ فِي الْخَيْرَاتِ بَلِ لاّ يَشْعُرُونَ ﴾(١).

<sup>(</sup>١) المؤمنون، ٥١-٥٦.

ومع كلّ خداع غبشِ العشوة الإعلامية بنباح الكلاب، وعوى الذئاب، ونهيق الحمير، ومع كلُّ عنفوان بطش الإرهاب الطاغوي بأنياب السباع، ومخالب الوحوش لتأسيس شفا جرف هار من الأرباب الذين قطَّعوا أوصال الأمّـة الإسلامية إلى دو يلات مهجَّنة بالوطنية والوحدة الوطنية والولاء الوطني، تستمر مشكاة نور شمس وحدة الأمّة الإسلامية مشرقة كل صباح، لتملأ قلوب الصادقين بعزيمة الاستقامة في الإيان بوحدة الأمّة الإسلامية، والتمسك سا، والتبشير بمنافعها، والكفر بالوطنية والوحدة الوطنية والولاء الوطني، والتخلي عنها، والإنذار بأضر ارها.

وما كان لهو لاء الصادقين القدرة والقوة للسياحة عكس تيار الأرباب والوطنية والوحدة الوطنية لولا تحلّيهم بخصال التقوى التي انغرست في أعهاق قلوبهم، والخصال هي:

١. الشفقة من خشية ربّهم: وعدم الخشية من أرباب السلطة والوطنية والوحدة الوطنية والولاء الوطني.

٢. الإيمان بآيات ربّهم: والكفر بأنظمة وقوانين أرباب السلطة والوطنية والوحدة الوطنية والوطني.

٣. الطاعة لربّهم وحده: والتنزه عن شرك الطاعة لأرباب السلطة والوطنية والوحدة الوطنية والولاء الوطني.

٤. وَجَلُ قلوبهم محيطٌ بكلّ ما يأتون به من أعمال وأقوال:

ليقينهم برجوعهم إلى ربّهم للحساب، ولا توجل قلوبهم من محاسبة وترهيب وتعذيب أرباب السلطة والوطنية والوحدة الوطنية والولاء الوطني.

٥. المسارعة في الخيرات والسبق لفعلها: ومن هذه الخيرات وحدة الأمّة الإسلامية، وأخوَّة الإيهان، وهذا عكس تيار عبيد الطاغوت الذين يسارعون في النباح بالوطنية والوحدة الوطنية والولاء الوطنية والوطنية والوحدة الوطنية والولاء الوطنية والوحدة الوطنية والولاء الوطني.

7. لم يُكلّفُوا ولا هم يُكلّفُون أنفسهم فوق طاقتهم: ولذلك لا يتصنّعون ولا يتكلّفون في الإيهان بوحدة الأمّة الإسلاميّة، أو في التمسّك بها، أو التبشير بمنافعها، لأنها تنسجم مع الوحي والفطرة والعقل والعاطفة، على عكس ببغاوات الأرباب والوطنيّة والوحدة الوطنيّة والوحدة الوطنيّة والوطنيّة والوحدة الوطنيّة والوطنيّة والوحدة الوطنيّة والوطنيّة والوحدة الوطنيّة والوحدة الوطنيّة والوطنيّة وا

يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ هُم مِّنْ خَشْيَةِ رَبِّهِم مُّشْفِقُونَ \* وَالَّذِينَ هُم بِرَبِّهِمْ مُشْفِقُونَ \* وَالَّذِينَ هُم بِرَبِّهِمْ مُشْفِقُونَ \* وَالَّذِينَ هُم بِرَبِّهِمْ لَا يُشْرِكُونَ \* وَالَّذِينَ هُم بِرَبِّهِمْ لَا يُشْرِكُونَ \* وَالَّذِينَ يُؤْتُونَ مَا آتُوا وَّقُلُوبُهُمْ وَجِلَةٌ أَنَّهُمْ إِلَى رَبِّهِمْ لَا يُشْرِكُونَ \* وَالَّذِينَ يُؤْتُونَ مَا آتُوا وَقُلُوبُهُمْ وَجِلَةٌ أَنَّهُمْ إِلَى رَبِّهِمْ رَاجِعُونَ \* وَلَانْكَلِّفُ رَاجِعُونَ \* أَوْلَئِكَ يُسَارِعُونَ فِي الْخَيْرَاتِ وَهُمْ لَهَا سَابِقُونَ \* وَلَانْكَلِّفُ

## نَفْساً إِلَّا وُسْعَهَا وَلَدَيْنَا كِتَابٌ يَنطِقُ بِالْحَقِّ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴾(١).

ونلاحظ أنّ الآيات الأربعة الأولى لم تستخدم لفظ الله لأنّه لا يوجد مسلم يؤمن بغس الله، وإنّا استعملتْ كلمة رمّم وذلك لنفى الأرباب التي يؤمن بها كثير من المسلمين، وهذا هـ و الواقع الـذي نشاهده بجلاء، حيث لا يمكن لمسلم أن يؤمن بإله غير الله، ولكن الكثير -بل الأكثر - من المسلمين يؤمنون بأرباب غير ربّهم حيث يتخذون الحكام أرباباً من دون الله، فيعتقدون أنّ رزقهم وأمر حياتهم بيد الحكام، فيطيعونهم بمعصية الله تعالى، وهذه هي المعضلة التي تعيق وحدة الأمّة الإسلامية.

إنَّ الأرباب وأتباعهم غارقون في غمرة هوى السلطة والْمُكْ ك، وتقطيع أوصال الأمِّة إلى دويلات مُهَجَّنة، والنباح والعوى بالوطنية والوحدة الوطنية والولاء الوطني، وسكرة شهوة الجور والطغيان.

كما أنهم جذر كلّ أنواع الفساد، وإن كان فساداً صغيراً، لا يقارن ولا يقاس بفساد الأرباب الذين أجبروا الأمّة على طاعتهم من دون الله، ولو اتبعتْ الشريعة الإسلامية أهواءهم التسلطية، وشَرَّ عَتْ لهم تقطيع أوصال الأمّة إلى دويلات مُهَجَّنة، واستجابت لنباحهم وعويهم بالوطنية والوحدة الوطنية

<sup>(</sup>١) المؤمنون، ٥٧ - ٦٢.

والولاء الوطني، وسلَّمتْ بمشروعيتها لفسدت الساوات والأرض وما فيها من مخلوقات وسنن ونظم وتشريعات.

يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ بَلْ قُلُوبُهُمْ فِي عَمْرَةٍ مِّنْ هَذَا وَلَهُمْ أَعْمَالٌ مِن دُونِ ذَلِكَ هُمْ لَهَا عَامِلُونَ \* حَتَّى إِذَا أَخَذْنَا مُتْوفِيهِم بِالْعَذَابِ إِذَا هُمْ يَجْأَرُونَ \* لاَ تَجْأَرُوا الْيَوْمَ إِنَّكُم مِّنَا لاَ تُنصَرُونَ \* فَكُنتُمْ عَلَى أَعْقَابِكُمْ تَنكِصُونَ \* قَدْ كَانَتْ آيَاتِي تُتْلَى عَلَيْكُمْ فَكُنتُمْ عَلَى أَعْقَابِكُمْ تَنكِصُونَ \* مَسْتكُيْرِينَ بِهِ سَامِراً تَهْجُرُونَ \* أَفْلَمْ يَدَّبَرُوا الْقَوْلَ أَمْ جَاءهُم مَّا لَمْ مُسْتكُيْرِينَ بِهِ سَامِراً تَهْجُرُونَ \* أَفْلَمْ يَدَّبَرُوا الْقَوْلَ أَمْ جَاءهُم مَّا لَمْ يَعْوِفُوا رَسُولُهُمْ فَهُمْ لَهُ مُنكِرُونَ \* أَمْ يَقُولُونَ عِلْقُولُونَ \* وَلَوِ اتّبَعَ الْحَقِّ كَارِهُونَ \* وَلَو اتّبَعَ الْحَقِّ كَارِهُونَ \* وَلَو اتّبَعَ الْحَقِّ كَارِهُونَ \* وَلَو اتّبَعَ الْحَقِّ الْمُولُونَ \* وَلَو اتّبَعَ الْحَقِّ كَارِهُونَ \* وَلَو اتّبَعَ الْحَقِّ فَوْمُونَ \* وَلَو اتّبَعَ الْحَقِّ كَارِهُونَ \* وَلَو اتّبَعَ الْحَقِّ وَأَكْثُوهُمْ لَلْهُمْ خَرْجاً فَخَرَاجُ رَبِّكَ خَيْرُوهُو وَهُو أَهُمْ خَرْجاً فَخَرَاجُ رَبِّكَ خَيْرُوهُو فَكُمْ فَعُمْ مَا لَكُونَ \* وَلَوْرَحِمْ أَهُمْ خَرْجاً فَخَرَاجُ رَبِكَ خَيْرُوهُو وَهُو فَهُمْ عَن ذِكْرِهِم مُّعْرِضُونَ \* أَمْ تَسْأَلُهُمْ خَرْجاً فَخَرَاجُ رَبِكَ خَيْرُوهُو وَهُو فَكُمْ فَنَا مَا بِهِم خَيْرُ الرَّازِقِينَ \* وَإِنَّ النَّذِينَ لاَ عَنْ الصِّرَاطِ لَنَاكُمُونَ \* وَلَوْ رَحِمْنَاهُمْ وَكَمَنَهُمْ وَكَمْ فَنَا مَا بِهِم فَنَ \* وَلَوْ رَحِمْنَاهُمْ وَكَمْنَاهُمْ وَكُمْ فَنَا مَا بِهِم فَنَ \* وَلَقَدْ أَخَذْنَاهُم وَكُمْنَاهُمْ وَكَمْنَاهُمْ وَكَمْنَاهُمْ وَكُونَ اللّهُ وَالْمُ وَلَا لَوْ الْمُؤْونَ اللّهُمْ وَلَا لَوْ الْمُؤْونَ الْمُؤْونَ الْمُولُونَ \* وَلَقَدْ أَخَذْنَاهُم وَكُمْنَاهُمْ وَكُمْ فَنَا مَا بِهِمَ وَمَا يَتَضَرَّو عُونَ ﴾ (١٠).

إن المؤمنين هم الذين يسعون إلى:

1. أهداف مشروعة، وتطلعات سامية: وسنامها تقوى الله حق تقاته، الذي يتجسّد بالإيان بكلّ المنظومة الإسلامية وجميع مجالاتها وأبعادها العقائدية والفكرية والسياسية

<sup>(</sup>١) المؤمنون، ٦٣-٧٦.

والاجتماعية... ويكتمل الإيان بالاستقامة إلى آخر رمق في الحياة على التسليم لكل مفردات المنظومة.

٢. أعال صالحة وسلوكيات فاضلة: ومظهرها وحدة الأمّة الإسلامية، التي يجسّدها الالتزام بوجوب التمسك بوحي الساء مرجعيةً لكلُّ شؤون الحياة في نظرياتها ومفاهيمها، والالتزام بوجوب التمسك بقيادة الرسالة مرجعيةً لكلُّ شـو ون الحياة في تطبيقاتها ومفر داتها.

ولكي يبقى التمسك بوحدة الأمّة الإسلامية دائماً حرَّم الله سبحانه وتعالى تفريق الأمّة الإسلامية إلى فرق من دويلات أو غيرها يعتلى كراسي عروشها أرباب من حكام الظلم والجور و الطغيان.

٣. التعامل مع الحاضر، والتعاطى مع قضاياه: انطلاقاً من الخبرة بمسيرة الحياة وسننها، والعبرة بالماضي، والاستفادة من التجارب المتراكمة؛ ولذلك ترى ذاكرتهم حاضرة دائماً، ويستشر فون من خلالها المستقبل ويسعون لأفضله.

يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ اتَّقُواْ اللهَ حَقَّ تُقَاتِهِ وَلاَ تَمُوتُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُّسْلِمُونَ \* وَاعْتَصِمُواْ بِحَبْلِ اللهِ جَمِيعاً وَلاَ تَفَرَّقُواْ وَاذْكُرُواْ نِعْمَتَ اللهِ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنتُمْ أَعْدَاء فَأَلَّفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصْبَحْتُم بِنِعْمَتِهِ إِخْوَاناً وَكُنتُمْ عَلَى شَفَا حُفْرَةٍ مِّنَ النَّارِ فَأَنقَذَكُم

## مِّنْهَا كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللهُ لَكُمْ آيَاتِهِ لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ ﴾(١).

إنّ المؤمنين حقاً هم الذين يتخذون وحي السهاء عقيدة هم ومرجعية لجميع شؤون حياتهم، ويتخذون وحدة الأمّة الإسلامية بها تحويه من منظومة فكرية متكاملة مستوحاةً من السهاء حصناً لقوتهم، ومصدراً لعزتهم، ولكنّ أعداء الرسالة لن يَدَعُوا المؤمنين وشأنهم، وإنّها سيتكالبون لسلب قوة المؤمنين عبر تركيز ثقلهم في تفريق الأمّة الإسلامية، وتقطيع أوصالها، مما يؤدي إلى النزاع والشقاق فيها بينهم، وفي قيم الرسالة، وكلّ ذلك لإطفاء نور الرسالة، ولكي نُفْشِل مسعى الأعداء في تفريق الأمّة يجب على المؤمنين في الصراع ومواجهة الأعداء الالتزام بالمنهج التالي:

1. الثبات والصمود في المواجهة والصراع أمام الأعداء: وعدم التراجع أو المردد في الاعتقاد بقيم الساء، أو ضرورة وحدة الأمّة.

Y. أن تكون ثقافة السماء حاضرة في أذهانهم: تُردِّدها ألسنتهم، وتُطبَّقها جوارحهم.

٣. الإيان بقيم الساء، ومنها وحدة الأمّة الإسلامية: والكفر بقيم الطاغوت الذي أفرز الوطنية والوحدة الوطنية والوطنية والوطنية والوطنية والوطنية والوطني كلباس خاص به يُفصَّل دائماً على مقاسه.

<sup>(</sup>۱) آل عمران، ۱۰۲ –۱۰۳.

- ٤. يجب أن تكون الطاعة للقيادة الرسالية التي تلتزم وحي السياء، وتفكّر وتقرّر من أفق وحدة الأمّة الإسلاميّة: وليس لقيادة الطاغوت التي تعبد الهوي، وتفكّر وتقرّر من محورية تسلّطها على كرسي الحكم.
- عدم التنازع في قيم الساء: ومنها وحدة الأمّة الإسلاميّة التي لا يجوز التنازع في قيمتها الاجتماعيّة، وشرعيّتها الدينيّة، وضرورتها الرسالية، ومحوريتها لبناء القوة الضاربة، والمُكْنَةِ المنتجة، والقدرة المبدعة، وعدم التنازع في قيادة الرسالة التي تتحرك من أفق وحدة الأمّة الإسلامية، حيث تتجاوز ضيق التفكير المحلى المتقوقع إلى رحاب التفكير الأممى المتسع؛ لأن التنازع في القيم السماوية أو القيادة الرسالية يؤدي إلى الفشل في تحقيق الأهداف المشروعة والتطلعات السامية ومن ثمّ ذهاب القوة والقدرة والمُكْنَة.
- ٦. الصبر على طريق ذات الشوكة: دفاعاً عن وحى السهاء، ووحدة الأمّة الإسلامية.
- ٧. عدم الاغترار بأهل البطر والغرور بالإمكانات المادية الوطنية التي اقتطعت من إمكانات الأمّة الإسلامية.
- ٨. عدم الانخداع بأبواق النفاق بالوطنية والوحدة الوطنية والولاء الوطني رياءً للطاغي.
- ٩. عدم الانبهار أو التأثر بالذين يصدون المجاهدين عن

العمل الرسالي: ويصدون الناس عن الكفر بالطاغوت.

1. تجاهل المنافقين وأصحاب القلوب المريضة الذين يستصغرون قَدرَ وقُدرَة المجاهدين الذين يتمسكون بوحي السياء: ووحدة الأمّة الإسلامية، ويكفرون بمنهج الطاغوت، والوطنية والوحدة الوطنية والوطنية وال

11. التوكل على الله تعالى: لتحقيق العزة لنا بوحدة الأمّة الإسلامية، والحكمة في رؤانا ومواقفنا بمنهج وحي الساء.

يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ إِذَا لَقِيتُمْ فِئَةً فَابَّتُواْ وَاذْكُرُواْ الله كَثِيراً لَّعَلَّكُمْ تُفْلَحُونَ \* وَأَطِيعُواْ الله وَرَسُولَهُ وَلاَ قَازَعُواْ فَتَفْشَلُواْ وَتَذْهَبَ رِيحُكُمْ وَاصْبِرُواْ إِنَّ الله مَعَ الصَّابِرِينَ \* وَلاَ تَكُونُواْ كَالَّذِينَ خَرَجُواْ مِن دِيَارِهِم بَطَراً وَرِثَاء النَّاسِ وَيَصُدُّونَ عَن تَكُونُواْ كَالَّذِينَ خَرَجُواْ مِن دِيَارِهِم بَطَراً وَرِثَاء النَّاسِ وَيَصُدُّ وَنَ عَن سَبِيلِ اللهِ وَاللهُ بِمَا يَعْمَلُونَ مُحِيطٌ \* وَإِذْ زَيَّنَ لَهُمُ الشَّيْطَانُ أَعْمَالَهُمْ وَقَالَ لاَ غَالِبَ لَكُمُ الْيَوْمَ مِنَ النَّاسِ وَإِنِّي جَارٌ لَّكُمْ فَلَمَّا تَرَاءتِ الْفِئَتَانِ نَكَصَ عَلَى عَقِبَيْهِ وَقَالَ إِنِّي بَرِيءٌ مِّنكُمْ إِنِّي أَرَى مَا لاَ وَيُ وَقَالَ إِنِي بَرِيءٌ مِّنكُمْ إِنِّي أَرَى مَا لاَ وَيُ وَقَالَ إِنِي بَرِيءٌ مِّنكُمْ إِنِي أَرَى مَا لاَ وَيُ وَقَالَ إِنِي بَرِيءٌ مِّنكُمْ إِنِّي أَرَى مَا لاَ وَيُ وَقَالَ إِنِي بَرِيءٌ مِّنكُمْ إِنِي أَرَى مَا لاَ وَيُ وَقَالَ إِنِي بَرِيءٌ مِّنكُمْ وَأَنَّ اللهَ عَزِيزٌ وَي وَقَالَ إِنِي بَرِيءٌ مِّ وَمُن يَتَوَكَّلُ عَلَى اللهِ فَإِنَّ اللهَ عَزِيزُ وَي وَلَا اللهُ عَلِيهُ مُ وَمُن يَتَوكَكُلُ عَلَى اللهِ فَإِنَّ اللهَ عَزِيزٌ وَي وَلَوْ اللهُ عَلَى اللهِ فَإِنَّ اللهَ عَزِيزٌ وَي وَلَوْ وَلُوا اللهُ مَرْواْ الْمَلَا وَكَو بُوهُ وَا عَذَابَ الْحَرِيقِ \* ذَلِكَ بِمَا قَدَّمَتُ أَيْدِيكُمْ وَأَنَّ اللهُ كَنِيسَ بِظَلامٌ لِلْعَبِيدِ ﴾ (١٠).

<sup>(</sup>١) الأنفال، ٥٥ – ٥١.

فالوحدة في العقيدة الإيمانية التي توحّد الأصول للتفكير والفكر والسلوك، هي القادرة على جمع أفراد الإنسان، وإيجاد العلاقة الوحدوية بينهم؛ وليس وحدة اللسان ولا وحدة الوطن ولا وحدة العنصر ولا غير ذلك من وحدات قسرية أو آنية أو غيرها؛ ولذلك شرَّع وأكد وحكم الإسلام بوحدة الأمّـة الإسلامية، وأخـوَّة المؤمنين بـما هـم مؤمنـون، ولا يـرى للامتيازات القسرية أو الآنية الأخرى من الجنس واللغة واللون والحدود الجغرافية و... قيمة أو شأناً توجب فضيلة أو ميزة للإنسان في قبال الفضائل الروحية المكتسبة، وعلى قمة هرم الفضائل فضيلة الإيان والتقوى؛ يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُم مِّن ذَكَرِ وَأَنثَى وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوباً وَقَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِندَ اللهِ أَتْقَاكُمْ إِنَّ اللهَ عَلِيمٌ خَبِيرٌ ﴿(١).

ويقول الله سبحانه وتعالى: ﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ فَأَصْلِحُوا بَيْنَ أَخَوَيْكُمْ وَاتَّقُوا اللهَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾(٢).

وقال الإمام الصادق عَلِيَكِلاِّ: «حَقُّ الْمُسْلِمِ عَلَى الْمُسْلِمِ أَنْ لَا يَشْبَعَ وَيَجُوعُ أَخُوهُ وَلَا يَرْوَى وَيَعْطَشُ أَخُوهُ وَلَا يَكْتَسِى وَيَعْرَى أَخُوهُ فَمَا أَعْظَمَ حَقَّ الْمُسْلِمِ عَلَى أَخِيهِ الْمُسْلِمِ»(٣).

<sup>(</sup>۱) الحجرات، ۱۳.

<sup>(</sup>٢) الحجرات، ١٠.

<sup>(</sup>٣) الكافي، ج٢، ص ١٧٠.

#### البصيرة القرآنية لـوحدة الأقّة الإسلامية | ١٠٣

(١) الفتح، ٢٩.

<sup>(</sup>٢) الكافي، ج٢، ص ١٧٤.

<sup>(</sup>٣) الكافي، ج٢، ص ١٦٤.

## البصيرة القرآنية للوحدة المذهبية

إنّ التاريخ والواقع يشهدان بجلاءٍ لا لبس فيه بأن المسلمين لم يتمكّنوا من تكوين وحدة الأمّة الإسلامية إلّا بعد الهجرة النبوية الشريفة، ولكنّهم لم يستجيبوا لله في حفظ هذه الوحدة المباركة فيا بعد، ولم تبقَ إلّا عقداً من الزمان، ثمّ ارتـدّوا وانقلبوا عليها في آخر حياة رسول الله والثُّيَّة ، وتقطّعوا أمرهم بينهم إلى أحزاب ومذاهب ودويلات متناحرة من أجل الكرسي والعرش والزعامة تعلف من بطن الجهل والهوى والشهوات، واستمر الانقلاب إلى يومنا هذا.

وسيبقى هذا الواقع المتشرذم والمزِّق لأوصال الأمَّة الإسلامية إلى حين ظهور الإمام المهدي عجل الله فرجه الشريف، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الرُّسُلُ كُلُوا مِنَ الطَّيِّبَاتِ وَاعْمَلُوا صَالِحاً إِنِّي بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ \* وَإِنَّ هَذِهِ أُمَّتُكُمْ أُمَّةً وَاحِدَةً وَأَنَا رَبُّكُمْ فَاتَّقُونِ \* فَتَقَطَّعُوا أَمْرَهُم بَيْنَهُمْ زُبُراً كُلِّ حِزْبِ بِمَا لَدَيْهِمْ فَرِحُونَ \* فَذَرْهُمْ فِي غَمْرَتِهِمْ حَتَّى حِين \* أَيَحْسَبُونَ أنَّمَا نُمِدُّهُم بِهِ مِن مَّالٍ وَيَنِينَ \* نُسَارِعُ لَهُمْ فِي الْخَيْرَاتِ بَل لاَّ ىشىغۇون ﴿(١).

<sup>(</sup>١) المؤمنون، ٥١-٥٦.

في ظل هذا الواقع الممتد لأكثر من أربعة عشر قرناً، والذي يُكرِّس تمزيق الأمّه الإسلاميّة إلى أحزاب ومذاهب ودويلات، استجابة لشهوة وهوي أرباب وعُبَّاد الكراسي والعروش للزعامة والتسلط، هل نستسلم لهذا الواقع، ونرفع راية العجز، ونعضده بالمشاركة في مضاعفة تقطيعه عبر التنظير لشرعنة الحزيية العصبية والوطنية والقومية و...، واستحداث فلسفة جاهليّة، وبناء هيكليّة معوجّة، وكَسْوها بمنظومة ثقافيّة هزيلة لأجسام حزبيّة أو عصبيّة أو وطنيّة أو قو ميّة أو غيرها؟

إنَّ الجواب القرآني قاطعٌ وجلى بحرمة تقطيع الأمَّة الإسلاميّة إلى أو صال تنهشها الكلاب المسعورة، ولا يجوز لأفراد الأمَّة الإسلاميّة أن يتخذوا ولياً يحكمهم من أرباب الظلم كاليهود وجميع حكام دول الجور والطغيان، ولا يجوز أن يتخذوا ولياً يتزعمهم من أرباب الضلال كالنصاري وجميع زعهاء مذاهب الباطل وأحزاب الفساد.

والظالم لا سلطة له إلّا على الظالم، والضال لا سلطة له إلَّا على الضال، ومَنْ يقبل بحاكمية الظالم فهو ظالم مثله، ومَنْ يقبل بزعامة الضال فهو ضالٌ مثله، ومَنْ يظلم نفسه بقبول سلطة الظالم أو سلطة الضال فلن يهديه الله تعالى طريق الرضوان الإلهي، وسيقبع في زوبعة الظلم، ودوامة الضلال،

يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ لاَ تَتَّخِذُواْ الْيَهُودَ وَالنَّصَارَى أَوْلِيَاء بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاء بَعْضِ وَمَن يَتَوَلَّهُم مِّنكُمْ فَإِنَّهُ مِنْهُمْ إِنَّ اللهَ لاَ يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ ﴾ (١).

إنّ أرباب الجور والطغيان يتخذون من جماجم وعظام المجاهدين هيكلاً لعروشهم، ويعتمدون التخويف والترهيب منهجاً لحكمهم، ولذلك نرى -بوضوح وجلاء- الذين امتلأت أحشاء قلوبهم بمرض الخوف والجبن والهزيمة والذل والخنوع يهرولون لعبوديتهم، وإعلان فرض السمع والطاعة والولاء لهم.

وفي قبال هذا الخوف من الطغاة يُصرِّ حون للناس وبتهور وصلافة وقلة حياء بأنّه عاجزون عن رفض الظلم ويخشون الطاغي، ويستغفلون القدرة والحاكمية الإلهية، وضعف الطغاة وهشاشة حكمهم، ولكن حين يتهاوى الطغاة سيندمون على سنذاجة تفكيرهم، وما اعتقدوه من أوهام بقوة الطاغي، ومن سراب بجبروته.

وهنالك حين يتهاوى الطاغي يقوم المؤمنون بتذكير المنافقين بمواقفهم الانهزامية، والاصطفاف مع الظالمين ضد المؤمنين مما يجعلهم في الحضيض، حيث يملكون عملاً رساليّاً يؤهّلهم لأن يكونوا من طلائع المجتمع الإياني فضلاً عن

<sup>(</sup>١) المائدة، ١٥.

قيادت، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿فَتَرَى الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ يُسَارِعُونَ فِيهِمْ يَقُولُونَ نَخْشَى أَن تُصِيبَنَا دَائِرَةٌ فَعَسَى اللهُ أَنْ يَأْتِيَ بِالْفَتْحِ أَوْ أَمْرِ مِّنْ عِندِهِ فَيُصْبِحُواْ عَلَى مَا أَسَرُّواْ فِي أَنْفُسِهِمْ نَادِمِينَ \* وَيَقُولُ الَّذِينَ آمَنُواْ أَهَ وُلاء الَّذِينَ أَقْسَمُواْ بِاللهِ جَهْدَ أَيْمَانِهِمْ إِنَّهُمْ لَمَعَكُمْ حَبِطَتْ أَعْمَالُهُمْ فَأَصْبَحُواْ خَاسِرِينَ ﴿(').

إنّ تقطيع أوصال الأمّـة الإسلامية إلى أحراب ومذاهب وقوميات ودويلات أُسمت على شفا جرفٍ هار لا يجيز لنا الخلود إلى الهزيمة والخنوع بالقنوط أو الإحباط أو اليأس من تو فيق الله، واستجابة المؤمنين، وإمكانية تكوين وإقامة وحدة نوعية مستخلصة من الأمّة الإسلاميّة، يشكلها المؤمنون الذين يتحلون بصفات أولياء الله التي حددها الله سبحانه و تعالى، ليكوِّنوا وحدة مذهبة مؤسَّسة على الحق من التقوي والرضوان الإلهي لتجمع المؤمنين الصادقين الذين آمنوا بقلوبهم وجميع جوارحهم، وتميزهم عن غيرهم من المنهزمين الذين استسلموا لمنهج الطاغوت، وارتدُّوا عن قيم السماء لَّا تعارضت ومصالحهم أو أسلافهم أو آبائهم أو حزبيتهم؟ فارتدوا عن دين الله الخالص وآمنوا بالأرباب من دون الله تبارك وتعالى، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ مَن يَرْتَدَّ مِنكُمْ عَن دِينِهِ فَسَوْفَ يَأْتِي اللهُ بِقَوْم يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ أَذِلَّةٍ

<sup>(</sup>١) المائدة، ٢٥-٥٣.

عَلَى الْمُؤْمِنِينَ أَعِزَّةٍ عَلَى الْكَافِرِينَ يُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللهِ وَلاَ يَخَافُونَ لَوْمَةَ لاَئِمٍ ذَلِكَ فَضْلُ اللهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَاءُ وَاللهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ ﴾(١).

والصفات التي يتحلى بها المؤمنون الذين يشكّلون من خلالها وحدة مذهبية تجمع أهل مذهب الحق هي التالية:

ا + ٢/ الإيان والالتزام بقيم الرسالة ووحي الساء، والاتباع والانقياد لقيادة الرسالة وولاية الساء من جانب، وفقه الوحي والحياة من جانب آخر، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ يَأْتِي اللهُ بِقَوْمٍ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ ﴾ (٢)، ويقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ اللهَ فَاتَبِعُونِي يُحْبِبْكُمُ اللهُ وَيَغْفِرْلَكُمْ وَيَعالى: ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ اللهَ فَاتَبِعُونِي يُحْبِبْكُمُ اللهُ وَيَغْفِرْلَكُمْ وَتَعالى: ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ قُحِبُّونَ اللهَ فَاتَبِعُونِي يُحْبِبْكُمُ اللهُ وَيَغْفِرْلَكُمْ فَوْرَكُمْ وَاللهُ عَفُورُ رَّحِيمٌ \* قُلْ أَطِيعُواْ اللهَ وَالرَّسُولَ فَإِن تَوَلَّواْ فَإِنَّ اللهَ لَا يُحِبُ الْكَافِرِينَ ﴾ (٣)، ﴿ إِذَا أَرَادَ اللهُ بِعَبْدٍ خَيْراً فَقَهَهُ فِي الدِّينِ ﴾ (١٠).

٣+٤/ إقامة علاقاتهم وتشييدها على أساس القيم والمبادئ، وليس على أساس العواطف أو المصالح: فهم يتحلون بلين العريكة من العفو والتسامح و... مع أهل الإيهان من جانب، ويتحلون بالقوة من الحزم والصلابة و... مع المعاندين من جانب آخر، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿أَذِلَةٍ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ جَانب آخر، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿أَذِلَةٍ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ

<sup>(</sup>١) المائدة، ٤٥.

<sup>(</sup>٢) المائدة، ٤٥.

<sup>(</sup>٣) آل عمران، ٣١-٣٢.

<sup>(</sup>٤) بحار الأنوار، ج١، ص ٢١٧.

### أُعِزَّةٍ عَلَى الْكَافِرِينَ ﴾(''.

ويقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ مُّحَمَّدُ رَّسُولُ اللهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ أَشِدًاء عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَاء بَيْنَهُمْ تَرَاهُمْ رُكَّعاً سُجَّداً يَبْتَغُونَ فَضْلاً مِّنَ اللهِ وَرِضْوَاناً سِيمَاهُمْ فِي وُجُوهِهِم مِّنْ أَثَرِ السُّجُودِ ذَلِكَ مَثَلُهُمْ فِي التَّوْرَاةِ وَمَثَلُهُمْ فِي الإِنجِيلِ كَزَرْعِ أُخْرَجَ شَطْأَهُ فَآزَرَهُ فَاسْتَغْلَظَ فَي التَّوْرَاةِ وَمَثَلُهُمْ فِي الإِنجِيلِ كَزَرْعِ أُخْرَجَ شَطْأَهُ فَآزَرَهُ فَاسْتَغْلَظَ فَاسْتَوَى عَلَى سُوقِهِ يُعْجِبُ الزُّرَّاعَ لِيَغِيظَ بِهِمُ الْكُفَّارَ وَعَدَ اللهُ الَّذِينَ فَاسْتَوَى عَلَى سُوقِهِ يُعْجِبُ الزُّرَّاعَ لِيَغِيظَ بِهِمُ الْكُفَّارَ وَعَدَ اللهُ الَّذِينَ اللهُ اللهِ السَّالِحَاتِ مِنْهُم مَّعْفِرَةً وَأَجْراً عَظِيماً ﴾ (٢).

٥-٦/ جهاد النفس لترويضها وإصلاحها، وجهاد الأعداء لردعهم عن العدوان: وببركة الجهاد الدائم يرتقون إلى معالي الخصال، فيتحلّون بالشجاعة في تبني الرؤية واختيار الموقف، ويتحلّون بالإقدام للتبشير بالرؤية وبيان الموقف، ويتحلّون بعدم الخوف من السلطات السياسيّة أو الاجتهاعيّة أو الدينيّة أو العلميّة، اعتقادهم بالرؤية واتخاذهم الموقف، ممّا يمكنهم من الاستقلال الفكري والعملي وعدم التبعية لوساوس الشياطين، وهم في حركة ونشاط دؤوبين، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿يُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللهِ وَلاَ يَخَافُونَ لَوْمَةَ لائمٍ ذَلِكَ وَعَلَى اللهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَاءُ وَاللهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ ﴾(٣).

<sup>(</sup>١) المائدة، ٤٥.

<sup>(</sup>٢) الفتح، ٢٩.

<sup>(</sup>٣) المائدة، ٤٥.

إنَّ هـؤ لاء هـم المؤمنون الذين يشكِّلون الوحدة المذهبة لحزب الله ومذهب الحق على أساس حصر الإيان بوحي السماء، وباتباع قيادة الرسالة التي تجسّدت في رسول الله عليه ثمّ امتدت لتتجسّد في أمر المؤمنين عَلي عَلي أحر المؤمنين عَلي عَلي عَلي أَم في الأئمّة من ولده عَلَيْتَكُلام، ثبة في الفقهاء الريانين؛ وهذه الوحدة المذهبة هي الجوهر الصافي من شوائب الأرباب من دون الله، والنواة الحقيقية، والمصداق الخارجي لتشكيل وحدة الأمّة الإسلامية، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُواْ الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلاَةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكَاةَ وَهُمْ رَاكِعُونَ \* وَمَن يَتَوَلَّ اللهَ وَرَسُولَهُ وَالَّذِينَ آمَنُواْ فَإِنَّ حِزْبَ اللهِ هُمُ الْغَالِبُونَ ﴾ (١).

<sup>(</sup>١) المائدة، ٥٥-٥٥.

### البصيرة القرآنية لوحدة الأمّة المؤمنة

10

يجب تكوين أمّة مؤمنة تدعو إلى الخير الذي يؤدي إلى وحدة الأمّة الإسلاميّة، وتأمر بكلّ معروف من الرؤى الرؤى الرساليّة والأفكار الإسلامية والمفاهيم الشرعية التي تحقّق الأخوّة الإيهانيّة وتقوّي وحدة الأمّة الإسلاميّة، وتنهى عن كلّ منكر من الرؤى الجاهلية، والأفكار الضالة، والمفاهيم الطاغوتية التي تُفَرِّق الأمّة الإسلامية، وتُقطِّع أوصالها.

ولا يجوز للأمّة بل ويحرم عليها أن تكون كالأمم السابقة التي تفرَّقت وتقطَّعت واختلفت إلى أحزاب ودويلات، يعتلي صهوتها الأرباب من دون الله عزّوجل من حكام الظلم والجور والطغيان، مع علم الأمّة بحرمة اتخاذ الأرباب من دون الله، ولذلك استحقوا العذاب في الدنيا بالخزي والذل والاستعباد، وفي الآخرة بالنار وبئس المصير.

ولقد أنجب المجتمع الإسلامي في بدء تشكّله وتكوّنه أمّة مؤمنة كانت خير الأمم، لأنّها تأمر بكلّ معروفٍ من الحروى الرسالية والأفكار الإسلامية والمفاهيم الشرعيّة التي تقوي وحدة الأمّة الإسلاميّة، وتنهى عن كلّ منكر من الروى الجاهليّة والأفكار الضالة والمفاهيم الطاغوتيّة التي تُفَرِّق الأمّة

الإسلامية وتُقَطِّع أوصالها، وتؤمن بقيم وثقافة السياء التي تنادي بوحدة الأمّة الإسلامية، وتكفر بقيم وثقافة الطاغوت التي تنعق بالوطنية والوحدة الوطنية والولاء الوطني، يقول الله سبحانه وتعالى:

﴿ وَلْتَكُن مِّنكُمْ أُمَّةٌ يَدْعُونَ إِلَى الْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكرِ وَأُوْلَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ \* وَلاَ تَكُونُواْ كَالَّذِينَ تَفَرَّقُواْ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكرِ وَأُوْلَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ \* وَلاَ تَكُونُواْ كَالَّذِينَ تَفَرَّقُواْ مِن بَعْدِ مَا جَاءهُمُ الْبَيِّنَاتُ وَأُوْلَئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ \* يَوْمَ تَبْيَضُّ وُجُوهُ هُمْ أَكْفُرْتُم يَوْمَ تَبْيضُ وُجُوهُ وَتَسْوَدُّ وُجُوهُ فَأَمَّا الَّذِينَ اسْوَدَّتْ وُجُوهُهُمْ أَكْفُرْتُم يَعْدَ إِيمَانِكُمْ فَذُوقُواْ الْعَذَابَ بِمَا كُنتُمْ تَكْفُرُونَ \* وَأَمَّا الَّذِينَ البِيضَتُ وَجُوهُهُمْ فَفِي رَحْمَةِ اللهِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ \* وَلَّهُ مَا اللهِ نَتْلُوهَا وَمَا اللهُ يُرِيدُ ظُلْماً لِلْعَالَمِينَ \* وَللهِ مَا فِي السَّمَاوَاتِ عَلَيْكَ بِالْحَقِّ وَمَا اللهُ يُرِيدُ ظُلْماً لِلْعَالَمِينَ \* وَللهٍ مَا فِي السَّمَاوَاتِ عَلَيْكَ بِاللهِ وَلَوْ آمَنَ أَهْلُ وَمَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ وَإِلَى اللهِ تُرْجَعُ الأُمُورُ \* كُنتُمْ خَيْرَأُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَإِلَى اللهِ تُرْجَعُ الْأُمُورُ \* كُنتُمْ خَيْرَأُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ وَمَا فِي الْمُعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكرِ وَتُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَلَوْ آمَنَ أَهْلُ الْمُؤْمِنُونَ وَأَكْثَرُهُمُ الْفَاسِقُونَ ﴾ (١٠). الْكِتَابِ لَكَانَ خَيْراً لَّهُم مِنْهُمُ الْمُؤْمِنُونَ وَأَكْثَرُهُمُ الْفَاسِقُونَ ﴾ (١٠).

<sup>(</sup>۱) آل عمران، ۱۰۶-۱۱۰.

## أكرمية الإنسان وأفضليته على المخلوقات

11

إنّ الله تعالى خلق الإنسان وركّب فيه العقل والشهوة، ولأن الإنسان يتكوّن من جسد مادي حيواني يحيا بالشهوات، ومن روح معنوية ملائكية تحيا بالعقل فهو محتاج لها -العقل والشهوة - معاً؛ فهو محتاج للعقل لتغذية الروح وتنشيطها وحفظ حياتها، ويحتاج إلى الشهوة لتغذية الجسد وتنشيطه وحفظ حياته، ويسعى كلّ من العقل والشهوة لجذب الإنسان إليه والأخذ بزمامه.

ولقد أعطى اللهُ عزّوجل الإنسانَ الحرية، وزوَّده بالإرادة والعزيمة التي تمكّنه من الاختيار، فهو حرُّ ويملك القدرة والعزيمة على الاختيار.

وبهذا التركيب من العقل والشهوة، وبنعمة الحرية والعزيمة والاختيار، وباستثمار الإنسان لحرية الاختيار بتغليب عقلِه على شهوتِه، ومن ثمّ بتحمله مسؤولية الأمانة باختياره يتأهل الإنسان للتسامي والأكرمية والأفضلية على سائر المخلوقات، فيتسامى الإنسان إلى ما فوق الملائكة، قال رسول الله على الله من ابن آدم »

قيل: يا رسولَ الله؛ ولا الملائكةُ؟ قالَ:

«الملائكةُ مَجْبورونَ، بمنزلةِ الشّمسِ والقمرِ»(١).

ولكن هذه الأكرمية والأفضلية للإنسان ليست مطلقة، ولا سنة حتمية تحكم الوجود، وإنّا هي مادة خام موجودة بالقوة لا بالفعل في عمق كيان الإنسان؛ ولذا لن تجد الأكرمية سبيلها إلى حيز الوجود حينا يسيء الإنسان استعمال حرية الاختيار، ويندحر العقل في مواجهته للشهوة، وتغلبُ الشهوة العقل، لأنه حينئذٍ تتحول نعمة حرية الاختيار إلى نقمة، ويتسافل الإنسان إلى ما دون حضيض الحيوان.

ومن هنا كانت حقيقة الإنسان وقيمته في عقله ومعنوياته لا في شهواته ومادياته، عن عبد الله بن سنان قال: سألت أبا عبد الله جعفر بن محمّد الصادق المسادق الملائكة أفضل أم بنو آدم؟

فقال عَلَيْتُلارِّ: «قَالَ أُمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ عَلِيُّ بْنُ أَبِي طَالِبٍ عَلَيْتَلِارِّ:

إِنَّ اللهَ عَزَّوَجَلَّ رَكَّبَ فِي الْمَلَائِكَةِ عَقْلَابِلَاشَهْوَةٍ وَرَكَّبَ فِي الْمَلَائِكَةِ عَقْلَه بَلاشَهْوَةً وَرَكَّبَ فِي الْمَلَائِكَةِ مَقْلُهُ الْبَهَائِمِ شَهْوَةً بِلَاعَقْلِ وَرَكَّبَ فِي بَنِي آدَمَ كِلَيْهِمَا فَمَنْ غَلَبَ عَقْلُهُ شَهْوَتُهُ عَقْلَهُ فَهُوَ شَرُّمِنَ شَهْوَتُهُ عَقْلَهُ فَهُوَ شَرُّمِنَ شَهْوَتُهُ عَقْلَهُ فَهُوَ شَرُّمِنَ

<sup>(</sup>۱) كنـز العـــال، ج۱۲، ص ۱۹۲، ح: ۳٤٦٢١، ووردت في كتــاب: نهــج الفصاحــة، ص

الْبَهَائِمِ»(۱).

وقال أمير المؤمنين عَلَيْكَلِا: «العَقلُ وَالشَّهوَةُ ضِدّانِ، ومُؤَيِّدُ العَقلِ العَقلِ العَلمُ، ومُزَيِّنُ الشَّهوَةِ الهَوى، وَالنَّفسُ مُتَنازَعَةُ بَينَهُما؛ فَأَيُّهُما قَهَرَ كانت في جانِبهِ »(٢).

وقال عَلَيْتَكِدِّ: «إِنَّ أَفْضَلَ النَّاسِ عِنْدَ الله مَنْ أَحْيَا عَقْلَهُ وَأَمَاتَ شَهْوَتَهُ وَأَتْعَبَ نَفْسَهُ لِصَلَاحِ آخِرَتِهِ»(٣).

وقال عَلَيْتَلِيِّ: «مَنْ غَلَبَ عَقْلُهُ هَوَاهُ أَفْلَحَ، مَنْ غَلَبَ هَوَاهُ عَقْلَهُ الْخَالَ عَلَيْتُ الْفَالُهُ الْفَتَضَحَ»(٤).

قال الإمام موسى بن جعفر المَيَّا (يَا هِشَامُ كَيْفَ يَرْكُو عِنْدَ اللهِ عَمَلُكَ وَأَنْتَ قَدْ شَغَلْتَ قَلْبَكَ عَنْ أَمْرِرَبِّكَ وَأَطَعْتَ هَوَاكَ عَلَى غَلَبَةِ عَقْلِكَ؟ (٥٠).

وقال عَلِيَتَلِادِ: «مَنْ غَلَبَ شَهوَتَهُ ظَهَرَ عَقلُهُ »(١٠).

وقال عَلِيَّةِ: «مَنْ كَمُلَ عَقلُهُ استَهانَ بِالشَّهَواتِ»(٧).

<sup>(</sup>١) علل الشرائع، ج١، ص٤.

<sup>(</sup>٢) غرر الحكم ودرر الكلم، ص ١١٩.

<sup>(</sup>٣) غرر الحكم ودرر الكلم، ص ٢٣٦.

<sup>(</sup>٤) غور الحكم ودرر الكلم، ص ٦١١.

<sup>(</sup>٥) الكافي، ج١، ص ١٧.

<sup>(</sup>٦) مستدرك الوسائل، ج١١، ص ٢١٢.

<sup>(</sup>٧) مستدرك الوسائل، ج١١، ص ٢١٢.

وقال عَلَيْتَكِرِدُ: «مَنْ غَلَبَ شَهْوَتَهُ صِانَ قَدْرَهُ»(١).

إنّ الإنسان بعقله يتحرّر من إصر الجسد وتجاذباته الأرضة، فُرُرِ وِّض بِالتقوى نفسه الأمارة بالسوء إلى أن يغلبها برحمة الله التي كتبها للمتقين، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ وَمَا أَبَرِّئُ نَفْسِي إِنَّ النَّفْسَ لأَمَّارَةٌ بِالسُّوءِ إِلَّا مَا رَحِمَ رَبِّيَ إِنَّ رَبِّي غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾(١).

قال أمير المؤمنين عَليتَهِ: ﴿ وَإِنَّمَا هِيَ نَفْسِي أُرُوضُهَا بِالتَّقْوَى لِتَأْتِىَ آمِنَةً يَوْمَ الْخَوْفِ الْأَكْبَرِ وَتَثْبُتَ عَلَى جَوَانِبِ الْمَزْلَقِ »(٣).

ومَنْ يُرَوِّض نفسه بالتقوي يطرد شياطين الجن والإنس عن الحومة على قلبه، فيتسامى عن الأشياء، ويتحرّر من عبودية الشيئية، ويعرج بروحه إلى ملكوت السهاء، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿وَكَذَلِكَ نُرِي إِبْرَاهِيمَ مَلَكُوتَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْض وَلِيَكُونَ مِنَ الْمُوقِنِينَ ﴾(١).

وقال رسول الله عليه الله الله عليه الله علي أنَّ الشَّيَاطِينَ يَحُومُونَ عَلَى قُلُوب بَنِي آدَمَ لَنَظَرُوا إِلَى مَلَكُوتِ السَّمَاءِ»(°).

ومَنْ ينظر إلى ملكوت الله تبارك وتعالى سبيص آيات الله

<sup>(</sup>١) مستدرك الوسائل، ج١١، ص ٢١٢.

<sup>(</sup>۲) يوسف، ۵۳.

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار، ج٣٣، ص ٤٧٤.

<sup>(</sup>٤) الأنعام، ٧٥.

<sup>(</sup>٥) بحار الأنوار، ج٦٧، ص ١٦١.

ويوقن بها، وباليقين سيرى الإنسان التجلي الإلهي جلياً في كتابه المجيد، قال الإمام جعفر بن محمّد الصادق عَلَيَكُلِدُ: «لَقَدْ تَجَلَّى اللهُ لِخَلْقِهِ فِي كَلَامِهِ وَلَكِنَّهُمْ لَا يُبْصِرُونَ»(١).

وبالتجلي الإلهي سيملك الإنسان السلطان الذي يتمكن به من النفوذ من أقطار الساوات والأرض، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ يَا مَعْشَرَ الْجِنِّ وَالإِنسِ إِنِ اسْتَطَعْتُمْ أَن تَنفُذُوا مِنْ أَقْطَارِ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْض فَانفُذُوا لاَ تَنفُذُونَ إلّا بِسُلْطَانٍ ﴾ (٢).

وبالتجلي الإلهي سيملك الإنسان العلم الذي يملك به القدرة الإعجازية الخارقة، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿قَالَ اللّهِ عِندَهُ عِلْمٌ مِّنَ الْكِتَابِ أَنَا آتِيكَ بِهِ قَبْلَ أَن يَرْتَدَّ إِلَيْكَ طَرْفُكَ اللّهَ عُندَهُ عِلْمٌ مِّنَ الْكِتَابِ أَنَا آتِيكَ بِهِ قَبْلَ أَن يَرْتَدَّ إِلَيْكَ طَرْفُكَ فَلَمّا رَآهُ مُسْتَقِرًا عِندَهُ قَالَ هَذَا مِن فَصْلِ رَبِّي لِيَبْلُونِي أَأَشْكُرُأَمْ أَكْفُرُ وَمَن شَكَرُ فَإِنَّ مَا يَشْكُرُ لِنَفْسِهِ وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ رَبِّي غَنِيٌّ كَرِيمٌ ﴾ (٣).

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار، ج٨٩، ص ١٠٧.

<sup>(</sup>٢) الرحمن، ٣٣.

<sup>(</sup>٣) النمل، ٤٠.

## الأصالة والسِّيادة للقيم الرسالية أولاً وبالذات

12

ولكي يكون هناك تأصيلٌ أصيل للرؤية إلى الوطنية والوحدة الوطنية والوطنية والوطنية والوطني لابُدَّ في البدء أن نعلم أن الأصالة والسيادة والمحورية والحاكمية في الوجود بين المخلوقات أولاً وبالذات للقيم الرسالية التي استُوحِيت واستُنبِطت من الوحي الإلهي الذي جُمِع بين دفتي القرآن الذي لي الأصالة والسيادة الذاتية؛ فالأصالة والسيادة والمحورية والحاكمية لهذه القيم الرسالية أولاً وبالذات لماذا؟

أوّلاً: لأنّ القيم الرساليّة هي وحي السماء الذي أنزله الله الخالق والربّ للكون والإنسان وكلّ شيء، والله عزّوجلّ هو وحده دون سواه الخبير العليم بما يحتاج إليه الكون والإنسان وبما يصلحهما، وما يحقّق تطلعات الإنسان وأهدافه.

ثانياً: لأنّ القيم الرسالية هي الثوابت التي تحيط بكلّ الموضوعات، وتحكم كلّ المتغيرات.

ثالثاً: لأنّ القيم الرسالية شاملة لكلّ مجالات وأبعاد الحياة الزمانية والمكانية والموضوعية والشخصية؛ ولذلك تكون القيم الرسالية وحدها دون سواها هي القادرة على استيعاب جميع

الأوطان في كلِّ الأزمان، واستيعاب جميع الفئات والشرائح الاجتماعية، واستيعاب جميع التحوّلات والتغيرّات الكونيّة والإنسانيّة، لأنّها حاكمة وسامية على الكون والإنسان وعلى الطبيعة والجغرافيا والتاريخ.

رابعاً: لأنّ القيم الرساليّة جامعةٌ لكلّ ما يُصلِح الكون والإنسان، وبها دون سواها يمكن معالجة كلّ المشاكل والأزمات وإصلاح كلّ أنواع وأشكال الفساد.

خامساً: لأنّ القيم الرسالية تستجيب لكلّ ما يحتاجه التكوين بجميع وجوداته، وتلبّى كلّ ما يتطلّع إليه الإنسان ىمختلف مشارىه.

# أهم القيم المعرفية

إنّ التوحيد الإله عنه و القيمة العليا والجامعة والشاملة والأصل لكلّ القيم الرسالية، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إلّا نُوحِي إِلَيْهِ أَنَّهُ لاَ إِلَهَ إلّا أَنَا فَاعْبُدُونِ ﴾ (١).

ويقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولاً أَنِ اعْبُدُواْ اللهُ وَاجْتَنِبُواْ الطَّاغُوتَ فَمِنْهُم مَّنْ هَدَى اللهُ وَمِنْهُم مَّنْ حَقَّتْ عَلَيْهِ الظَّلَالَةُ فَسِيرُواْ فِي الأَرْضِ فَانظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُكَذِّبِينَ ﴾ (٢).

ويقول الله سبحانه وتعالى: ﴿بِسْمِ اللهِ الرَّحْمنِ الرَّحِيمِ \* قُلْ هُوَاللهُ أَحَدٌ \* اللهُ الصَّمَدُ \* لَمْ يَلِدْ وَلَمْ يُولَدْ \* وَلَمْ يَكُن لَهُ كُفُواً هُوَاللهُ أَحَدٌ \* اللهُ الصَّمَدُ \* لَمْ يَلِدْ وَلَمْ يُولَدْ \* وَلَمْ يَكُن لَهُ كُفُواً أَحَدٌ \* أَلَمْ يَكُن لَهُ كُفُواً أَحَدُ \* أَن القيم الرسالية التي لا يمكن أن تكون لها أصالة وسيادة ذاتية لو لم تصدر من قيمة التوحيد الإلهي.

ومن التوحيد الإلهي تتشعّب كلّ القيم الرساليّة، وأهمّها

<sup>(</sup>١) الأنبياء، ٢٥.

<sup>(</sup>٢) النحل، ٣٦.

<sup>(</sup>٣) الإخلاص، ١-٤.

القيم المعرفية التي تتبوأ رأس الهرم للقيم الرسالية، وبقيم المعرفة المستوحاة من قيمة التوحيد يسمو الإنسان ويتبوأ أعلى درجات الكرامة، ويُفضَّل على المخلوقات؛ ومن أهم القيم المعرفية القيم التالية:

### أولاً: الرحمة الإلهية:

وهي أعظم تجليّات التوحيد الإلهي، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿وَإِلَهُكُمْ إِلَهُ وَاحِدٌ لاَّ إِلَهَ إلّا هُوَ الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ ﴾(١)، ويقول الله سبحانه وتعالى: ﴿هُوَاللهُ الَّذِي لاَ إِلَهَ إلّا هُوَعَالِمُ الْغَيْبِ وَلِقَوَاللهُ اللَّذِي لاَ إِلَهَ إلّا هُوَعَالِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ هُوَ الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ ﴾(١).

فالرحمة الإلهية هي الهدف الأسمى والأعظم من خلق الله للإنسان، لأن الله تعالى ما خلق العباد إلّا ليرحهم، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿وَلَوْشَاء رَبُّكَ لَجَعَلَ النَّاسَ أُمَّةً وَاحِدَةً وَلاَ يَزَالُونَ مُخْتَلِفِينَ \* إلّا مَن رَّحِمَ رَبُّكَ وَلِذَلِكَ خَلَقَهُمْ وَتَمَّتْ كَلِمَةُ رَبَّكَ لأَمْلأنَّ جَهَنَّمَ مِنَ الْجِنَّةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ ﴾ (٣).

والرحمة الإلهية وسعت كلّ شيء في الوجود في الدنيا والآخرة، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿وَرَحْمَتِي وَسِعَتْ كُلَّ شَيْءٍ

<sup>(</sup>١) البقرة، ١٦٣.

<sup>(</sup>٢) الحشر ، ٢٢.

<sup>(</sup>٣) هود، ۱۱۸ – ۱۱۹.

### فَسَأَكْتُبُهَا لِلَّذِينَ يَتَّقُونَ وَيُؤْتُونَ الزَّكَاةَ وَالَّذِينَ هُم بِآيَاتِنَا يُؤْمِنُونَ ﴾(١).

الرحمة الإلهية هي المعرفة السامية العظمى، ولب الرسالة وبصيرتها التي يحتاج العباد إلى معرفتها لكي تستقيم حياتهم، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿نَبِّئَ عِبَادِي أَنِّي أَنَا الْغَفُورُ الرَّحِيمُ ﴾(٢).

والرحمة الإلهية هي القيمة والنعمة الكبرى التي أوجبها الله على نفسه لعباده، لكي تُطهّر قلوبهم، وتزكّي نفوسهم، وتُجلِي عقولهم، وتوسّع صدورهم، وتمحو كلّ الذنوب والمعاصي، وتزيل كلّ المساوئ والمخازي؛ وما باب التوبة إلّا تجلّ من تجليات الرحمة الإلهية، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿وَإِذَا جَاءكَ اللَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِآيَاتِنَا فَقُلْ سَلامٌ عَلَيْكُمْ كَتَبَ رَبُّكُمْ عَلَى نَفْسِهِ الرّحْمَة أَنّهُ مَن عَمِلَ مِنكُمْ سُوءاً بِجَهَالَةٍ ثُمّ تَابَ مِن بَعْدِهِ وَأَصْلَحَ الرّحْمَة أَنّهُ مَن عَمِلَ مِنكُمْ سُوءاً بِجَهَالَةٍ ثُمّ تَابَ مِن بَعْدِهِ وَأَصْلَحَ الرّحْمَة أَنّهُ مَن عَمِلَ مِنكُمْ سُوءاً بِجَهَالَةٍ ثُمّ تَابَ مِن بَعْدِهِ وَأَصْلَحَ فَأَنّهُ فَفُورٌ رّحِيمٌ ﴾ (٣).

ويقول الله سبحانه وتعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِن رَّسُولِ إِلَّا لِيُطَاعَ بِإِذْنِ اللهِ وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذ ظَّلَمُواْ أَنفُسَهُمْ جَآؤُوكَ فَاسْتَغْفَرُواْ اللهَ وَاسْتَغْفَرَ لَهُمُ الرَّسُولُ لَوَجَدُواْ اللهَ تَوَّاباً رَّحِيماً ﴾(٤).

ويقول الله سبحانه وتعالى: ﴿فَتَلَقَّى آدَمُ مِن رَّبِّهِ كَلِمَاتٍ

<sup>(</sup>١) الأعراف، ١٥٦.

<sup>(</sup>٢) الحجر، ٤٩.

<sup>(</sup>٣) الأنعام، ٥٤.

<sup>(</sup>٤) النساء، ٦٤.

فَتَابَ عَلَيْهِ إِنَّهُ هُوَ التَّوَّابُ الرَّحِيمُ ﴾(١).

ويقول الله سبحانه وتعالى: ﴿وَمَن يَعْمَلْ سُوءاً أَوْ يَظْلِمْ نَفْسَهُ ثُمَّ يَسْتَغْفِر اللهَ يَجِدِ اللهَ غَفُوراً رَّحِيماً ﴾(٢).

ويقول الله سبحانه وتعالى: ﴿فَمَن تَابَ مِن بَعْدِ ظُلْمِهِ وَأَصْلَحَ فَإِنَّ اللهَ يَتُوبُ عَلَيْهِ إِنَّ اللهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾(٣).

ويقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ أَفَلاَ يَتُوبُونَ إِلَى اللهِ وَيَسْتَغْفِرُونَهُ وَلِهُ وَيَسْتَغْفِرُونَهُ وَاللهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ (٤).

ويقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ وَالَّذِينَ عَمِلُواْ السَّيِّئَاتِ ثُمَّ تَابُواْ مِن بَعْدِهَا وَآمَنُواْ إِنَّ رَبَّكَ مِن بَعْدِهَا لَغَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ (٥).

ويقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ وَآخَرُونَ اعْتَرَفُواْ بِذُنُوبِهِمْ خَلَطُواْ عَمَرَفُواْ بِذُنُوبِهِمْ خَلَطُواْ عَمَلاً صَالِحاً وَآخَرَ سَيِّناً عَسَى اللهُ أَن يَتُوبَ عَلَيْهِمْ إِنَّ اللهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ (٢).

ويقول الله سبحانه وتعالى: ﴿وَعَلَى الثَّلاَثَةِ الَّذِينَ خُلِّفُواْ حَتَّى إِذَا ضَاقَتْ عَلَيْهِمُ الأَرْضُ بِمَا رَحُبَتْ وَضَاقَتْ عَلَيْهِمْ أَنفُسُهُمْ وَظَنُّواْ

<sup>(</sup>١) البقرة، ٣٧.

<sup>(</sup>۲) النساء، ۱۱۰.

<sup>(</sup>٣) المائدة، ٣٩.

<sup>(</sup>٤) المائدة، ٤٧.

<sup>(</sup>٥) الأعراف، ١٥٣.

<sup>(</sup>٦) التوبة، ١٠٢.

أَن لاَّ مَلْجَأَ مِنَ اللهِ إلَّا إِلَيْهِ ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِمْ لِيَتُوبُواْ إِنَّ اللهَ هُوَ التَّوَّابُ الرَّحِيمُ ﴾(١).

ويقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ ثُمَّ إِنَّ رَبَّكَ لِلَّذِينَ عَمِلُواْ السُّوءَ بِجَهَالَةٍ ثُمَّ تَابُواْ مِن بَعْدِهَا لَغَفُورٌ بِجَهَالَةٍ ثُمَّ تَابُواْ مِن بَعْدِهَا لَغَفُورٌ رَبَّكَ مِن بَعْدِهَا لَغَفُورٌ رَبِّكَ مِن بَعْدِهَا لَغَفُورٌ رَبِّكَ مِن بَعْدِهَا لَعَلَى مَا اللهُ اللهُ مِن بَعْدِهَا لَعَلَى مَا لَهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الل

ويقول الله سبحانه وتعالى: ﴿قَالَ رَبِّ إِنِّي ظَلَمْتُ نَفْسِي فَاغْفِرْلِي فَغَفَرَلَهُ إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ ﴾(٣).

والرحمة الإلهية هي التي تقتلع الإحباط واليأس والقنوط، وتجتث كلّ المخازي والمعاصي والذنوب، يقول الله سبحانه وتحالى: ﴿قُلْ يَا عِبَادِيَ اللَّذِينَ أَسْرَفُوا عَلَى أَنفُسِهِمْ لَا تَقْنَطُوا مِن رَّحْمَةِ اللهِ إِنَّ اللهَ يَغْفِرُ الذَّنُوبَ جَمِيعاً إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ ﴾(٤).

إنّ الرحمة الإلهيّة قيمة فوق تصوّر البشر وإدراك الناس وتطلّعات الإنسان لأنّها تُبَدِّل وتجعل جميع سيئات التائبين حسنات، وهذا مما لا يتصوره ولا يدركه ولا يتطلع إليه الناس، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿إِلاَّ مَن تَابَ وَآمَنَ وَعَمِلَ عَمَلاً صَالِحاً

<sup>(</sup>١) التوبة، ١١٨.

<sup>(</sup>٢) النحل، ١١٩.

<sup>(</sup>٣) القصص، ١٦.

<sup>(</sup>٤) الزمر، ٥٣.

فَأُوْلَئِكَ يُبَدِّلُ اللهُ سَيِّئَاتِهِمْ حَسَنَاتٍ وَكَانَ اللهُ غَفُوراً رَّحِيماً ﴾(١).

والرحمة الإلهية هي الحصن الذي يقي الإنسانَ من النفس الأمّارة بالسوء، ويقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ وَمَا أُبَرِّئُ نَفْسِي إِنَّ النَّفْسَ لأَمَّارَةُ بِالسُّوءِ إلّا مَا رَحِمَ رَبِّي إِنَّ رَبِّي غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ (٢).

والرحمة الإلهية هي الهدف من كلّ التشريعات الساوية، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ لاَ تَأْكُلُواْ أَمْوَالَكُمْ يَقُولُ اللهُ اللهُ كَانَ بِكُمْ وَلاَ تَقْتُلُواْ أَنفُسَكُمْ إِنَّ اللهَ كَانَ بِكُمْ وَرِحِيماً ﴾(٣).

والرحمة الإلهية هي النور الذي يمدُّ قلب الإنسان بالحياة، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللهَ وَآمِنُوا بِرَسُولِهِ يُؤْتِكُمْ كِفْلَيْنِ مِن رَّحْمَتِهِ وَيَجْعَل لَّكُمْ نُوراً تَمْشُونَ بِهِ وَيَغْفِرْ لَكُمْ وَاللهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ (٤).

والرحمة الإلهية هي الهدف الأسمى والأعظم لكلّ العقلاء والمؤمنين، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُواْ وَالَّذِينَ هَاجَرُواْ وَجَاهَدُواْ فِي سَبِيلِ اللهِ أُوْلَئِكَ يَرْجُونَ رَحْمَتَ اللهِ وَاللهُ غَفُورٌ

<sup>(</sup>١) الفرقان، ٧٠.

<sup>(</sup>٢) يوسف، ٥٣.

<sup>(</sup>٣) النساء، ٢٩.

<sup>(</sup>٤) الحديد، ٢٨.

رَّحِيمٌ ﴾(۱).

ويقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ وَمِنَ الأَعْرَابِ مَن يُؤْمِنُ بِاللهِ وَالْيَوْمِ اللَّهِ وَصَلَوَاتِ الرَّسُولِ أَلا إِنَّهَا وَالْيَوْمِ الآخِرِوَيَتَّخِذُ مَا يُنفِقُ قُرُبَاتٍ عِندَ اللهِ وَصَلَوَاتِ الرَّسُولِ أَلا إِنَّهَا قُرْبَةٌ لَهُمْ سَيُدْخِلُهُمُ اللهُ فِي رَحْمَتِهِ إِنَّ اللهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ (٢).

والرحمة الإلهية هي التي تحفظ الوجود، وبها سخّر الله عزّوجل ما في الكون للإنسان، وبها يُرزق العباد، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿أَلَمْ تَرَأَنَّ اللهَ سَخّرَلَكُم مّا فِي الْأَرْضِ وَالْفُلْكَ تَجُرِي فِي الْبُحْرِبِأَمْرِهِ وَيُمْسِكُ السّمَاء أَن تَقَعَ عَلَى الْأَرْضِ إلّا بِإِذْنِهِ إِنَّ اللهَ بِالنَّاسِ لَرَؤُوفٌ رَّحِيمٌ ﴾(٣).

ويقول الله سبحانه وتعالى: ﴿يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِي الْأَرْضِ وَمَا يَحْرُجُ فِيهَا وَهُوَ الرَّحِيمُ وَمَا يَعْرُجُ فِيهَا وَهُوَ الرَّحِيمُ الْغَفُورُ ﴿ وَمَا يَعْرُجُ فِيهَا وَهُوَ الرَّحِيمُ الْغَفُورُ ﴾ (٤).

وما العدالة الإلهية والمعاد إلّا غيض من فيض رحمة الله تبارك وتعالى، وسوف يزداد تجلي الرحمة الإلهية في العدالة الإلهية والمعاد في يوم الجزاء حيث تُزال الحجب، وينكشف الغطاء.

<sup>(</sup>١) البقرة، ٢١٨.

<sup>(</sup>٢) التوبة، ٩٩.

<sup>(</sup>٣) الحج، ٦٥.

<sup>(</sup>٤) سبأ، ٢.

#### ثاناً: العدالة الإلهية:

التي أحاطت بكلّ شيء وكلّ الوجود قائم بها، وما من شيء في الوجود إلّا وهو موجود وقائم بالعدل الإلهي، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿شَهِدَ اللهُ أَنَّهُ لاَ إِلَـهَ إِلَّا هُوَ وَالْمَلاَئِكَةُ وَأُوْلُواْ الْعِلْمِ قَائِماً بِالْقِسْطِ لاَ إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾(١).

إنّ الكون وما فيه من أنواع وأشكال الوجود، والتشريع وما فيه من إجمال وتفصيل للثوابت والمتغسرات، هما كلمة الله التي كَمُلتْ وتمَّتْ على أساس الصدق والعدل، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿وَتَمَّتْ كَلِمَتُ رَبِّكَ صِدْقاً وَعَدْلاً لاَّ مُبَدِّلِ لِكَلِمَاتِهِ وَهُ وَالسَّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴾(٢).

وأمّا الظلم والبغى والجور والعدوان والطغيان وجميع أنواع وأشكال الغيي والفساد والانحطاط الذي نشاهده في الحياة ما هو إلّا نتاج أعهال وأفكار وتصورات وأوهام البشر الذي حكَّم الهوى، واتبع الشهوات، وغيَّب العقل، وحَجَب نورَ السماوات، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ ذَلِكَ بِمَا قَدَّمَتُ أَيْدِيكُمْ وَأَنَّ اللهَ لَيْسَ بِظَلاَّم لِّلْعَبِيدِ ﴿ (٣).

وصيغة المبالغة في قوله سبحانه وتعالى: ﴿بِظُلاَّمَ ﴾ لتأكيد

<sup>(</sup>۱) آل عمران، ۱۸.

<sup>(</sup>٢) الأنعام، ١١٥.

<sup>(</sup>٣) الأنفال، ٥١.

نفي أدنى درجات الظلم من حيث الكم والنوع، لأن الظلم لا يصدر إلّا من الضعيف؛ ولذلك لو صدر ظلمٌ -ولوكان صغيراً وقلي لا وحقيراً - من الإنسان الفاضل الكريم الكبير والمتمكن القوي القدير لكان كثيراً وعدّ ظلماً كبيراً وعظيماً، والله عزيز قدير حكيم لا يحتاج إلى الظلم.

#### ثالثاً: المعاد:

وهو التجلي للعدالة الإلهية، ليُجَازَى ويُثاب المحسنون على إيانهم وعملهم الصالح بأحسن ما كانوا يعملون، بها لاعين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر، ويُجَازَى ويعاقب المسيؤون على ما عملوه واكتسبوه من الإثمّ والعدوان ظلماً وفساداً بالعذاب الأليم.

يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ إِلَيْهِ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعاً وَعْدَ اللهِ حَقّاً إِنَّهُ يَبْدَأُ الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ لِيَجْزِيَ الَّذِينَ آمَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّالِحَاتِ بِالْقِسْطِ وَالَّذِينَ كَفَرُواْ لَهُمْ شَرَابٌ مِّنْ حَمِيمٍ وَعَذَابٌ أَلِيمٌ بِمَا كَانُواْ يَكُفُرُونَ ﴾ (١).

ويقول الله سبحانه وتعالى: ﴿بِسْمِ اللهِ الرَّحْمنِ الرَّحِيمِ \* إِذَا زُلْزِلَتِ الْأَرْضُ زِلْزَالَهَا \* وَأَخْرَجَتِ الْأَرْضُ أَثْقَالَهَا \* وَقَالَ الْإِنسَانُ مَا لَهُا \* يَوْمَئِذٍ يَصْدُرُ لَهَا \* يَوْمَئِذٍ يَصْدُرُ لَهَا \* يَوْمَئِذٍ يَصْدُرُ

<sup>(</sup>١) يونس، ٤.

النَّاسُ أَشْتَاتاً لِيُرَوْا أَعْمَالَهُمْ \* فَمَن يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْراً يَرَهُ \* وَمَن يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْراً يَرَهُ \* وَمَن يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرّاً يَرَهُ ﴾(١).

#### رابعاً: النبوة:

وهي من أجلى التجليات للعدالة الإلهية في الحياة الدنيا، ولإكال وإتمام الحجة على العباد بالإنذار بعذاب الدنيا ويوم المعاد، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿وَمَا كَانَ رَبُّكَ مُهْلِكَ الْقُرَى حَتَى يَبْعَثَ فِي أُمِّهَا رَسُولاً يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِنَا وَمَا كُنَّا مُهْلِكِي الْقُرَى إلَّا وَأَهْلُهَا ظَالِمُونَ ﴾ (٢).

ويقول الله سبحانه وتعالى: ﴿مَّنِ اهْتَدَى فَإِنَّمَا يَهْتَدي لِنَفْسِهِ وَمَن ضَلَّ فَإِنَّمَا يَضِلُّ عَلَيْهَا وَلاَ تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَى وَمَا كُنَّا مُعَذِّبِينَ حَتَّى نَبْعَثَ رَسُولاً ﴾(٣).

ويقول الله سبحانه وتعالى: ﴿وَلَوْأَنَّا أَهْلَكْنَاهُم بِعَذَابٍ مِّن قَبْلِهِ لَقَالُوا رَبَّنَا لَوْلَا أَرْسَلْتَ إِلَيْنَا رَسُولاً فَنَتَّبِعَ آيَاتِكَ مِن قَبْلِ أَن نَّذِلَّ وَنَخْزَى ﴾(١٠).

ويقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ وَلَوْلاً أَن تُصِيبَهُم مُّصِيبَةٌ بِمَا

<sup>(</sup>١) الزلزلة، ١-٨.

<sup>(</sup>٢) القصص، ٥٥.

<sup>(</sup>٣) الإسراء، ١٥.

<sup>(</sup>٤) طه، ١٣٤.

قَدَّمَتْ أَيْدِيهِمْ فَيَقُولُوا رَبَّنَا لَوْلاَ أَرْسَلْتَ إِلَيْنَا رَسُولاً فَنَتَّبِعَ آيَاتِكَ وَنَكُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ ﴾(١).

ويقــول الله ســبحانه وتعــالى: ﴿زُمُسلاً مُّبَشِّرينَ وَمُنذِرِينَ لِئَـلاًّ يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللهِ حُجَّةٌ بَعْدَ الرُّسُلِ وَكَانَ اللهُ عَزِيزاً حَكِيماً ﴾(٢).

ويجب الإيان بكلّ الرسل والأنبياء جميعاً، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ آمَنَ الرَّسُولُ بِمَا أَنْزِلَ إِلَيْهِ مِن رَّبِّهِ وَالْمُؤْمِنُونَ كُلُّ آمَنَ بِاللهِ وَمَلاَئِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ لاَ نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِّن رُّسُلِهِ وَقَالُواْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا غُفْرَانَكَ رَبَّنَا وَإِلَيْكَ الْمَصِيرُ ﴿ (٣).

نعم هناك تفاضل بين الرسل وهذا التفاضل لا يتنافى والإيان بهم جميعاً، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ وَلُكَ الرُّسُلُ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْض مِّنْهُم مَّن كَلَّمَ اللهُ وَرَفَعَ بَعْضَهُمْ دَرَجَاتٍ وَآتَيْنَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ الْبَيِّنَاتِ وَأَيَّدْنَاهُ بِرُوحِ الْقُدُسِ وَلَوْ شَاء اللهُ مَا اقْتَتَلَ الَّذِينَ مِن بَعْدِهِم مِّن بَعْدِ مَا جَاءتْهُمُ الْبَيِّنَاتُ وَلَكِنِ اخْتَلَفُواْ فَمِنْهُم مَّنْ آمَنَ وَمِنْهُم مَّن كَفَرَ وَلَوْ شَاء اللهُ مَا اقْتَتَلُواْ وَلَكِنَّ اللهَ يَفْعَلُ مَا يُرِيدُ ﴿ (١).

<sup>(</sup>١) القصص، ٤٧.

<sup>(</sup>٢) النساء، ١٦٥.

<sup>(</sup>٣) البقرة، ٢٨٥.

<sup>(</sup>٤) البقرة، ٢٥٣.

#### خامساً: الإمامة:

وهي الامتداد الطبيعي للنبوة والرسالة، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿وَيَقُولُ الَّذِينَ كَفَرُواْ لَوْلا أُنزِلَ عَلَيْهِ آيَةٌ مِّن رَّبِّهِ إِنَّمَا أَنتَ مُنذِرٌ وَلِكُلِّ قَوْم هَادٍ ﴾(١).

ويقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ وَيَوْمَ نَبْعَثُ فِي كُلِّ أُمَّةٍ شَهِيداً عَلَيْهِم مِّنْ أَنفُسِهِمْ وَجِئْنَا بِكَ شَهِيداً عَلَى هَ وُلاء وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ الْمُهِيداً عَلَى هَ وُلاء وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ تِبْيَاناً لِّكُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً وَبُشْرَى لِلْمُسْلِمِينَ ﴾ (١٠).

والإمامة هي إرادة منَّة إلهية، وجعل إلهي وليست اختياراً بشريّاً، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿وَنُرِيدُ أَن نَّمُنَّ عَلَى الَّذِينَ السُّرِياءُ عَلَى اللَّذِينَ السُّمُ الْوَارِثِينَ ﴾ (٣).

وهـذا الجعـل الإلهـي سبقة أو اقـتُرِن بـه وبعـده اختبارٌ صعـب وبـلاء شـديد يتجاوز فيـه المجعـول للإمامـة الشـحّ والبخـل والظلـم، ويتّصف بالتضحية والعدالة والقسط؛ يقـول الله سبحانه وتعالى: ﴿وَإِذِ ابْتَلَى إِبْرَاهِيمَ رَبُّهُ بِكَلِمَاتٍ فَأَتَمَّهُنَّ قَالَ إِنْرَاهِيمَ رَبُّهُ بِكَلِمَاتٍ فَأَتَمَّهُنَّ قَالَ إِنْرَاهِيمَ وَبُهُ مِكَلِمَاتٍ فَأَتَمَّهُنَّ قَالَ إِنْرَاهِيمَ وَبُنهُ بِكَلِمَاتٍ فَأَتَمَّهُنَّ الله سبحانه وتعالى: ﴿وَإِذِ ابْتَلَى إِبْرَاهِيمَ رَبُّهُ بِكَلِمَاتٍ فَأَتَمَّهُنَّ قَالَ إِنْرَاهِيمَ وَمُن ذُرِّيَّتِي قَالَ لاَ يَنَالُ عَهْدِي الظَّالِمِينَ ﴾ (نا).

<sup>(</sup>١) الرعد، ٧.

<sup>(</sup>٢) النحل، ٨٩.

<sup>(</sup>٣) القصص، ٥.

<sup>(</sup>٤) البقرة، ١٢٤.

وما استحقوا الإمامة إلّا بعد ما فعلوا الخيرات، وأقاموا الصلاة التي تنهى عن الفحشاء والمنكر، ولم يرضوا لأنفسهم العبودية للهال والشروة، وأنفقوها في سبيل الله عزّوجلّ ومستحقاتها، وكانوا عباداً لله وحده، وصبروا على مختلف أنواع وأشكال الأذى، واستقاموا في تبليغ الرسالة الإلهية، وبَلَغوا الدرجة العالية من المعرفة واليقين، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿وَجَعَلْنَاهُمْ أُئِمَّةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا وَأَوْحَيْنَا إِلَيْهِمْ فِعْلَ وَتَعالى: ﴿وَجَعَلْنَاهُمْ أُئِمَّةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا وَأَوْحَيْنَا إِلَيْهِمْ فِعْلَ وَتَعالى: ﴿وَجَعَلْنَاهُمْ أَئِمَةً وَإِيتَاء الزَّكَاةِ وَكَانُوا لَنَا عَابِدِينَ ﴾(١).

ويقول الله سبحانه وتعالى: ﴿وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَئِمَّةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا لَمَّا صَبَرُوا وَكَانُوا بِآيَاتِنَا يُوقِنُونَ ﴾(٢).

ولذلك كانوا أهل التقوى وأهل الكتاب وأصحاب الأمر، أي أمر الشرع المقدس والدين الإسلامي، ووجبت طاعتهم، وقُرنت طاعتهم بطاعة الرسول على وطاعة الله سبحانه وتعالى لأن طاعتهم طاعة للرسول المنه وطاعة الله الرسول المنه وطاعة الله سبحانه وتعالى، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ أَطِيعُواْ اللهَ وَأَطِيعُواْ اللهَ وَأَطِيعُواْ اللهَ وَأَلْمِي الأَمْرِ مِنكُمْ فَإِن تَنازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللهِ وَالرَّسُولِ إِن كُنتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلاً (٣).

<sup>(</sup>١) الأنبياء، ٧٣.

<sup>(</sup>٢) السجدة، ٢٤.

<sup>(</sup>٣) النساء، ٩٥.

والأئمة بعد الرسول على الأمر، وهم الراسخون في العلم، وعندهم علم الكتاب، ولمن يفترقوا الراسخون في العلم، وعندهم علم الكتاب، ولمن يفترقوا عنه، ولن يفترق الكتاب عنهم؛ فهم وحدهم مَنْ يتمكن من استنطاق القرآن لاستنباط واستخراج الرؤية الثاقبة والموقف الرشيد لكل شؤون الحياة ومتغيراتها صغيرها وكبيرها، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿وَإِذَا جَاءهُمْ أَمْرُمِّنَ الأَمْنِ أَوِ الْخَوْفِ أَذَاعُواْ بِهِ وَلَوْرَدُّوهُ إِلَى الرَّسُولِ وَإِلَى أُولِي الأَمْرِمِنْهُمْ لَعَلِمَهُ النَّيْطُونَةُ مِنْهُمْ وَلَوْلاَ فَضْلُ اللهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لاَتَّبَعْتُمُ الشَّيْطَانَ إلا قَلِيلاً》(١٠).

### سادساً: الكفر بالطاغوت:

لأنّ الطاغوت هو مستنقع الغي المعرفي ومصدره، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿لاَ إِكْرَاهَ فِي الدِّينِ قَد تَبَيَّنَ الرُّشْدُ مِنَ الْغَيِّ فَمَنْ يَكُفُرْ بِالطَّاغُوتِ وَيُؤْمِن بِاللهِ فَقَدِ اسْتَمْسَكَ بِالْعُرْوَةِ الْوُثْقَى لاَ انفِصَامَ لَهَا وَاللهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ (٢).

والطاغوت هو وحل الضلال الفكري ومنشؤه، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولاً أَنِ اعْبُدُواْ اللهُ وَاجْتَنِبُواْ الطَّاغُوتَ فَمِنْهُم مَّنْ هَدَى اللهُ وَمِنْهُم مَّنْ حَقَّتْ عَلَيْهِ الضَّلالَةُ فَسِيرُواْ فِي الأَرْضِ فَانظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُكَذِّبِينَ ﴾ (٣).

<sup>(</sup>١) النساء، ٨٣.

<sup>(</sup>٢) البقرة، ٢٥٦.

<sup>(</sup>٣) النحل، ٣٦.

ويتجسّد الكفر بالطاغوت في اجتنابه وعدم التحاكم إليه، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿أَلَمْ تَرَإِلَى الَّذِينَ يَزْعُمُونَ أَنَّهُمْ آمَنُواْ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنزِلَ مِن قَبْلِكَ يُرِيدُونَ أَن يَتَحَاكَمُواْ إِلَى الطَّاعُوتِ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنزِلَ مِن قَبْلِكَ يُرِيدُونَ أَن يَتَحَاكَمُواْ إِلَى الطَّاعُوتِ وَقَدْ أُمِرُواْ أَن يَكْفُرُواْ بِهِ وَيُرِيدُ الشَّيْطَانُ أَن يُضِلَّهُمْ ضَلاًلاً بَعِيداً ﴾ (١).

#### سابعاً: الإيمان:

الذي يرتقي به الإنسان إلى التقوى، والتقوى التي يرتقي بها الإنسان إلى نبع اليقين، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿أَفَمَن كَانَ مُؤْمِناً كَمَن كَانَ فَاسِقاً لَّا يَسْتَوُونَ ﴾(٢).

ويقول الله سبحانه وتعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قِيلَ لَكُمْ تَفَسَّحُوا فِي الْمَجَالِسِ فَافْسَحُوا يَفْسَحِ اللهُ لَكُمْ وَإِذَا قِيلَ انشُزُوا فَانشُرُوا يَنْسَرُوا يَزْفَعِ اللهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنكُمْ وَالَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ دَرَجَاتٍ وَاللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾ (٣).

ويقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُم مِّن ذَكَرٍ وَأُنثَى وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوباً وَقَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِندَ اللهِ أَثْقَاكُمْ إِنَّ اللهَ عَلِيمٌ خَبِيرٌ ﴾ (٤).

<sup>(</sup>١) النساء، ٦٠.

<sup>(</sup>٢) السجدة، ١٨.

<sup>(</sup>٣) المجادلة، ١١.

<sup>(</sup>٤) الحجرات، ١٣.

#### ثامناً: العلم:

الـذي غُرِسـتْ بذرتُـه في قلـب حُـرِث بالتقـوى، فتتهاوى بذلك حجب الهوى وأستار الشهوات، وتُعرف حقيقة الحياة، وتُكتشف أسرار الكون، وتُخرج كنوز الأرض، إنَّه العلم الذي يرفع اللهُ به الإنسان العالم درجاتٍ من الفضل الكبير والمقام المحمود، فيكون معراجاً للحكمة المتعالية، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قِيلَ لَكُمْ تَفَسَّحُوا فِي الْمَجَالِس فَافْسَحُوا يَفْسَحِ اللهُ لَكُمْ وَإِذَا قِيلَ انشُزُوا فَانشُزُوا يَرْفَعِ اللهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنكُمْ وَالَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ دَرَجَاتٍ وَاللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴿ (١).

ويقول الله سبحانه وتعالى: ﴿أُمَّنْ هُوَقَانِتٌ آنَاء اللَّيْلِ سَاجِداً وَقَائِماً يَحْذَرُ الآخِرَةَ وَيَرْجُو رَحْمَةَ رَبِّهِ قُلْ هَلْ يَسْتَوِي الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لاَ يَعْلَمُونَ إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُوْلُوا الأَلْبَابِ ﴾ (٢).

والحكمة المتعالية التي تحمى العلم من التبعية للشر وتستثمره للخير، وترتقي بالإنسان المتقي إلى المعرفة الإلهية، فتكون باباً مُشرَّ عا للمعرفة الإلهية، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿كَمَا أَرْسَلْنَا فِيكُمْ رَسُولاً مِّنكُمْ يَتْلُو عَلَيْكُمْ آيَاتِنَا وَيُزَكِّيكُمْ وَيُعَلِّمُكُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَيُعَلِّمُكُم مَّا لَمْ تَكُونُواْ تَعْلَمُونَ ﴾(").

<sup>(</sup>١) المجادلة، ١١.

<sup>(</sup>٢) الزمر، ٩.

<sup>(</sup>٣) البقرة، ١٥١.

ويقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ يُؤتِي الْحِكْمَةَ مَن يَشَاءُ وَمَن يُؤْتَ الْحِكْمَةَ فَقَدْ أُوتِي خَيْراً كَثِيراً وَمَا يَذَّكَّرُ إِلَّا أَوْلُواْ الأَلْبَابِ ﴾(١).

والمعرفة الإلهية التي يشع منها نور الله فسرى الإنسان المؤمن العارفُ الرحمة والعظمة الإلهية في نفسه والآفاق، وتنكشف له حقائق الدنيا وحقائق الناس، فيتصاغر كلّ الوجود في عينيه، فيُحبُ اللهَ ويشتاق إلى ملاقاته فيَوْلَه هائهاً في بساتين المعرفة بِالله، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ وَلَوْ نَشَاءِ لِأَرْيْنَاكُهُمْ فَلَعَرَفْتَهُم بِسِيمَاهُمْ وَلَتَعْرِفَنَّهُمْ فِي لَحْنِ الْقَوْلِ وَاللهُ يَعْلَمُ أَعْمَالِكُمْ ﴿ ٢٠).

ويقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ وَإِذَا سَمِعُواْ مَا أَنزِلَ إِلَّى الرَّسُولِ تَرَى أَعْيَنَهُمْ تَفِيضُ مِنَ الدَّمْعِ مِمَّا عَرَفُواْ مِنَ الْحَقِّ يَقُولُونَ رَبَّنَا آمَنَّا فَاكْتُبْنَا مَعَ الشَّاهِدِينَ ﴾(٣).

<sup>(</sup>١) النقرة، ٢٦٩.

<sup>(</sup>۲) محمّد، ۳۰.

<sup>(</sup>٣) المائدة، ٨٣.

# أهم القيم الإنسانيّة

ومن القيم المعرفية تتشعّب القيم الإنسانيّة وأهمّها القيم التالية:

#### أوّلاً: الرحمة:

التي تُكوِّن هوية الإنسان، وتسمو به إلى حقيقة الإنسانية، وتعرج به إلى أعلى وأسمى درجاتها، وتصونه من تفكير الوحوش، وتُطهِّره من سلوكيات السباع، وتجعل القلب ليناً مشفقاً عباً متواضعاً، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿هُوَالَّذِي يُصَلِّي عَلَيْكُمْ وَمَلَائِكَتُهُ لِيُخْرِجَكُم مِّنَ الظَّلُمَاتِ إِلَى التُّورِ وَكَانَ بِالْمُؤْمِنِينَ رَحِيماً ﴾(١).

ويقول الله سبحانه وتعالى: ﴿فَبِمَا رَحْمَةٍ مِّنَ اللهِ لِنتَ لَهُمْ وَلَوْ كُنتَ فَظًا عَلِيظَ الْقَلْبِ لاَنفَضُواْ مِنْ حَوْلِكَ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرْ لَهُمْ وَشَاوِرْهُمْ فِي الأَمْرِ فَإِذَا عَزَمْتَ فَتَوَكَّلْ عَلَى اللهِ إِنَّ اللهَ يُحِبُ الْمُتَوَكِّلِينَ ﴾ (٢).

ويقول الله سبحانه وتعالى: ﴿لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِّنْ أَنفُسِكُمْ

<sup>(</sup>١) الأحزاب، ٤٣.

<sup>(</sup>٢) آل عمران، ١٥٩.

عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنِتُمْ حَرِيصٌ عَلَيْكُم بِالْمُؤْمِنِينَ رَؤُوفٌ رَّحِيمٌ ﴾(١).

ويقول الله سبحانه وتعالى: ﴿وَمِنْ آيَاتِهِ أَنْ خَلَقَ لَكُم مِّنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَاجاً لِتَسْكُنُوا إِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُم مَّوَدَّةً وَرَحْمَةً إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيَاتٍ لِقَوْم يَتَفَكَّرُونَ ﴾(٢).

ويقول الله سبحانه وتعالى: ﴿وَاخْفِضْ لَهُمَا جَنَاحَ الذُّلِّ مِنَ الرَّحْمَةِ وَقُل رَّبِ ارْحَمْهُمَا كَمَا رَبَّيَانِي صَغِيراً ﴾(٣).

# ثانياً: الكرامة:

التي تُشكِّل شخصية الإنسان ومنهج تفكيره ونمط سلوكياته، والعزة التي تُثبِّت قدم الإنسان وممكّنه من الصمود والاستقامة، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿وَلَقَدْ كَرَّمْنَا لَيْسِي آدَمَ وَحَمَلْنَاهُمْ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَرَزَقْنَاهُم مِّنَ الطَّيِّبَاتِ وَفَضَّلْنَاهُمْ عَلَى كَثِير مِّمَّنْ خَلَقْنَا تَفْضِيلاً ﴾ (٤).

ويقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُم مِّن ذَكَرٍ وَأُنثَى وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوباً وَقَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِندَ اللهِ أَتْقَاكُمْ إِنَّ اللهَ عَلِيمٌ خَبِيرٌ ﴾ (٥).

<sup>(</sup>١) التوبة، ١٢٨.

<sup>(</sup>٢) الروم، ٢١.

<sup>(</sup>٣) الإسراء، ٢٤.

<sup>(</sup>٤) الإسراء، ٧٠.

<sup>(</sup>٥) الحجرات، ١٣.

ويقول الله سبحانه وتعالى: ﴿الَّذِينَ يَتَّخِذُونَ الْكَافِرِينَ أَوْلِيَاء مِن دُونِ الْمُؤْمِنِينَ أَيَبْتَغُونَ عِندَهُمُ الْعِزَّةَ فَإِنَّ العِزَّةَ للهِّ جَمِيعاً ﴾(١).

ويقول الله سبحانه وتعالى: ﴿وَلاَ يَحْزُنكَ قَوْلُهُمْ إِنَّ الْعِزَّةَ للهِ جَمِيعاً هُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴾(٢).

ويقول الله سبحانه وتعالى: ﴿مَن كَانَ يُرِيدُ الْعِزَّةَ فَلِلَّهِ الْعِزَّةَ فَلِلَّهِ الْعِزَّةَ عَرْفَعُهُ وَالَّذِينَ جَمِيعاً إِلَيْهِ يَصْعَدُ الْكَلِمُ الطَّيِّبُ وَالْعَمَلُ الصَّالِحُ يَرْفَعُهُ وَالَّذِينَ يَمْكُرُونَ السَّيِّئَاتِ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ وَمَكْرُ أُوْلَئِكَ هُوَ يَبُورُ ﴿ (٣).

ويقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ يَقُولُونَ لَئِن رَّجَعْنَا إِلَى الْمَدِينَةِ لَيُونِ رَّجَعْنَا إِلَى الْمَدِينَةِ لَيُخْرِجَنَّ الْأَعَزُّ مِنْهَا الأَذَلَ وَللْهِ الْعِزَّةُ وَلِرَسُولِهِ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَلَكِنَّ الْمُنَافِقِينَ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ (١).

#### ثالثاً: العدالة:

العدالة العامة لكلّ الناس والشاملة لجميع مجالات الحياة، العدالة التي تُلهم القلوب الشجاعة والإقدام، وتقتلع الجور وتزيل الجبن والخوف من قلوب الأنام، والقسط الذي يُوْتِد فسطاطه لِيُنِيخ تحت ظله الصغير والكبير والضعيف والقوي

<sup>(</sup>١) النساء، ١٣٩.

<sup>(</sup>۲) يونس، ۲۵.

<sup>(</sup>۳) فاطر، ۱۰.

<sup>(</sup>٤) المنافقون، ٨.

والأنثى والذكر وكلّ من له حق فلا يضام.

يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ كُونُواْ قَوَّامِينَ لَهُ شَنَانَ قَوْمٍ عَلَى أَلاَّ تَعْدِلُواْ اعْدِلُواْ هُوَ لَهُ شَنَانَ قَوْمٍ عَلَى أَلاَّ تَعْدِلُواْ اعْدِلُواْ هُوَ أَقْرَبُ لِلتَّقْوَى وَاتَّقُواْ اللهَ إِنَّ اللهَ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾(١).

ويقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ وَضَرَبَ اللهُ مَثَلاً رَّجُلَيْنِ أَحَدُهُمَا أَبْكَمُ لاَ يَقْدِرُ عَلَى شَيْءٍ وَهُ وَكُلُّ عَلَى مَوْلاهُ أَيْنَمَا يُوجِّهة لاَ يَأْتِ بِخَيْرِهَلْ يَسْتَوِي هُوَ وَمَن يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَهُوَ عَلَى صِرَاطٍ مُّسْتَقِيمٍ ﴾ (٢).

ويقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ وَإِن طَائِفَتَانِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ اقْتَتَلُوا فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا فَإِن بَغَتْ إِحْدَاهُمَا عَلَى الأُخْرَى فَقَاتِلُوا الَّتِي تَبْغِي خَتَى تَفِيءَ إِلَى أَمْرِ اللهِ فَإِن فَاءتْ فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا بِالْعَدْلِ وَأَقْسِطُوا إِنَّ اللهَ يُحِبُ الْمُقْسِطِينَ ﴾ (٣).

ويقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ وَلاَ تَقْرَبُواْ مَالَ الْيَتِيمِ إِلَّا بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ حَتَّى يَبْلُغَ أَشُدَهُ وَأَوْفُواْ الْكَيْلَ وَالْمِيزَانَ بِالْقِسْطِ لاَ نُكَلِّفُ نَفْساً إلَّا وُسْعَهَا وَإِذَا قُلْتُمْ فَاعْدِلُواْ وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبَى وَبِعَهْدِ اللهِ أَوْفُواْ ذَلِكُمْ وَصَّاكُم بِهِ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴾ (١٠).

ويقول الله سبحانه وتعالى: ﴿قُلْ أَمَرَرَبِّي بِالْقِسْطِ وَأَقِيمُواْ

<sup>(</sup>١) المائدة، ٨.

<sup>(</sup>٢) النحل، ٧٦.

<sup>(</sup>٣) الحجرات، ٩.

<sup>(</sup>٤) الأنعام، ١٥٢.

وُجُوهَكُمْ عِندَ كُلِّ مَسْجِدٍ وَادْعُوهُ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ كَمَا بَدَأَكُمْ تَعُودُونَ ﴾(١).

ويقول الله سبحانه وتعالى: ﴿لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلْنَا بِالْبَيِّنَاتِ وَأَنزَلْنَا مُ مَنَافِ عَالَٰمِيزَانَ لِيَقُومَ النَّاسُ بِالْقِسْطِ وَأَنزَلْنَا الْحَدِيدَ فِيهِ بَأْسٌ شَدِيدٌ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ وَلِيَعْلَمَ اللهُ مَن يَنصُرُهُ وَرُسُلَهُ بِالْغَيْبِ إِنَّ اللهَ قَوِيٌّ عَزِيزٌ ﴾ (٢).

ويقول الله سبحانه وتعالى: ﴿لاَ يَنْهَاكُمُ اللهُ عَنِ الَّذِينَ لَمْ يُقَاتِلُوكُمْ أَن تَبَرُّوهُمْ وَتُقْسِطُوا يُقَاتِلُوكُمْ أَن تَبَرُّوهُمْ وَتُقْسِطُوا يُقَاتِلُوكُمْ أَن تَبَرُّوهُمْ وَتُقْسِطُوا إِلَيْهِمْ إِنَّ اللهَ يُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ ﴾(٣).

### رابعاً: الحرية:

التي تخرج الإنسان من ربقة وأسر العبودية التي يفرضها الطغاة، بدءاً من طغاة العائلة الذين يستعبدون المرأة والأولاد، وطغاة المال الذين يستعبدون الفقراء، وطغاة الجاه الذين يستعبدون الضعفاء، وطغاة العلم الذين يستعبدون الجهلة، وطغاة الدين الذين يستعبدون الممج، وطغاة السياسة الذين يستعبدون كلّ الفئات الاجتماعية وبلا استثناء لأحد، يقول الله يستعبدون كلّ الفئات الاجتماعية وبلا استثناء لأحد، يقول الله

<sup>(</sup>١) الأعراف، ٢٩.

<sup>(</sup>٢) الحديد، ٢٥.

<sup>(</sup>٣) المتحنة، ٨.

سبحانه و تعالى: ﴿ الَّذِينَ يَتَّبِعُونَ الرَّسُولَ النَّبِيَّ الأُمِّيَّ الَّذِي يَجِدُونَهُ مَكْتُوباً عِندَهُمْ فِي التَّوْرَاةِ وَالإِنْجِيلِ يَأْمُرُهُم بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَاهُمْ عَنِ الْمُنكَرِ وَيُحِلُّ لَهُمُ الطَّيِبَاتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الْخَبَائِثَ وَيَضَعُ عَنْهُمْ الْمُنكَرِ وَيُحِلُّ لَهُمُ الطَّيِبَاتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الْخَبَائِثَ وَيَضَعُ عَنْهُمْ الْمُنكروةُ وَلَحَرُهُمُ وَالأَغْلاَلَ الَّتِي كَانَتْ عَلَيْهِمْ فَالَّذِينَ آمَنُواْ بِهِ وَعَزَّرُوهُ وَنصَرُوهُ وَالتَّبَعُواْ النُّورَ الَّذِي أُنزِلَ مَعَهُ أُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ﴾ (١٠).

ويقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ وَقُلِ الْحَقُّ مِن رَّبِّكُمْ فَمَن شَاء فَلْيُؤْمِن وَمَن شَاء فَلْيَكُفُرْ إِنَّا أَعْتَدْنَا لِلظَّالِمِينَ نَاراً أَحَاطَ بِهِمْ سُرَادِقُهَا وَإِن يَسْتَغِيثُوا يُغَاثُوا بِمَاء كَالْمُهُ لِ يَشْوِي الْوُجُوهَ بِئْسَ الشَّرَابُ وَسَاءتْ مُرْتَفَقاً ﴾ (٢).

ويقول الله سبحانه وتعالى: ﴿لاَ إِكْرَاهَ فِي الدِّينِ قَد تَّبَيَّنَ الرُّشُدُ مِنَ الْغُرْوَةِ مِنَ الْغُورِ وَيُؤْمِن بِاللهِ فَقَدِ اسْتَمْسَكَ بِالْعُرْوَةِ الْنُعُرُوةِ الْوُثْقَى لاَ انفِصَامَ لَهَا وَاللهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾(٣).

ويقول الله سبحانه وتعالى: ﴿قُلْ كُلُّ يَعْمَلُ عَلَى شَاكِلَتِهِ فَرَبُّكُمْ أَعْلَمُ بِمَنْ هُوَأَهْدَى سَبِيلاً ﴾(٤).

ويقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ وَلَوْ شَاء رَبُّكَ لَأَمْنَ مَن فِي

<sup>(</sup>١) الأعراف، ١٥٧.

<sup>(</sup>٢) الكهف، ٢٩.

<sup>(</sup>٣) البقرة، ٢٥٦.

<sup>(</sup>٤) الإسراء، ٨٤.

# الأَرْضِ كُلُّهُمْ جَمِيعاً أَفَأَنتَ تُكْرِهُ النَّاسَ حَتَّى يَكُونُواْ مُؤْمِنِينَ ﴿ (١).

# خامساً: الأمن العام:

لكلّ الناس والشامل لجميع مجالات الحياة السياسية والاقتصادية والاجتماعية والفكرية والأمنية غيرها، والسلام العادل الذي يحقّق الأمن ويحفظ الحقوق ويُقِيْم الحياة في جميع أبعادها، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ إِذَا ضَرَبْتُمْ فِي سَبِيلِ اللهِ فَتَبَيَّنُواْ وَلاَ تَقُولُواْ لِمَنْ أَلْقَى إِلَيْكُمُ السّلامَ لَسْتَ مُؤْمِناً تَبْتَغُونَ عَرَضَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا فَعِندَ اللهِ مَغَانِمُ كَثِيرَةٌ كَذَلِكَ كُنتُم مِن قَبُلُ فَمَنَّ اللهُ عَلَيْكُمْ فَتَبَيَّنُواْ إِنَّ اللهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيراً ﴾ (٢).

ويقول الله سبحانه وتعالى: ﴿وَإِن جَنَحُواْ لِلسَّلْمِ فَاجْنَحْ لَهَا وَتَوَكَّلْ عَلَى اللهِ إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴾(٣).

ويقول الله سبحانه وتعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ ادْخُلُواْ فِي السِّلْمِ كَآفَّةً وَلاَ تَبَّعُواْ خُطُوَاتِ الشَّيْطَانِ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوٌّ مُّبِينٌ ﴾(٤).

ويقول الله سبحانه وتعالى: ﴿فَإِنِ اعْتَزَلُوكُمْ فَلَمْ يُقَاتِلُوكُمْ وَلَمْ يُقَاتِلُوكُمْ وَأَلْقَوْا إِلَيْكُمُ السَّلَمَ فَمَا جَعَلَ اللهُ لَكُمْ عَلَيْهِمْ سَبِيلاً ﴾(٥).

<sup>(</sup>١) يونس، ٩٩.

<sup>(</sup>٢) النساء، ٩٤.

<sup>(</sup>٣) الأنفال، ٦١.

<sup>(</sup>٤) البقرة، ٢٠٨.

<sup>(</sup>٥) النساء، ٩٠.

ويقول الله سبحانه وتعالى: ﴿وَكَيْفَ أَخَافُ مَا أَشْرَكْتُمْ وَلاَ تَخَافُونَ أَنَّكُمْ أَشْرَكْتُم بِاللهِ مَا لَمْ يُنَزِّلْ بِهِ عَلَيْكُمْ سُلْطَاناً فَأَيُّ الْفَرِيقَيْنِ أَحَقُّ بِإِلْأَمْنِ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ \* الَّذِينَ آمَنُواْ وَلَمْ يَلْبِسُواْ إِيمَانَهُم بِظُلْمٍ أُوْلَئِكَ لَهُمُ الْأَمْنُ وَهُم مُّهْتَدُونَ ﴾(١).

<sup>(</sup>١) الأنعام، ٨١-٨٢.

أهم قيم الفرد والمجتمع

ومن القيم الإنسانية تتشعّب قيم الفرد والمجتمع ومن أهمّها القيم التالية:

#### أوّلاً: الحب:

الذي يطهّر القلوب من أثقال الأحقاد التي تُضيِّق الصدور وأوبئة الضغائن التي تُضيِّق الحياة با رحبت.

الحب الذي نتعلمه من حبّ الله تعالى للأخيار، حيث يحفَّز هم حبُّ الله لهم على فعل الخيرات، والتحلَّى بالخصال الحميدة من الطهارة والعطاء والإيثار والتقوي والإحسان والصبر والتوكل والقسط، والمودة التي تحفظ العلاقات والروابط الاجتماعية من التفكك والانهار.

إنَّ الحب هو أساس العلاقة بين الله تعالى وعباده الصادقين، ولن يستحق حَملُ مشعل رسالة السياء، ولن يتمكن من الصبر والاستقامة في حملها إلّا من امتلا قلبُه حباً لله، وجسَّد هـذا الحب باتباع القيادة الربانية الصادقة، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ وَالَّذِينَ آمَنُواْ أَشَدُّ حُبًّا لله ﴾ (١).

<sup>(</sup>١) البقرة، ١٦٥.

ويقول الله سبحانه وتعالى: ﴿قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ اللهَ فَاتَّبِعُونِي يُحْبِبْكُمُ اللهُ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَاللهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾(١)،

ويقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ مَن يَرْتَدَّ مِنكُمْ عَن دِينِهِ فَسَوْفَ يَأْتِي اللهُ بِقَوْم يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ ﴾(٢)،

وحبُ الله عزّوجلّ يجعل قلوب المحبين واسعة رحبة تحبُّ مَنْ هاجر إليهم ولا تضيق بالمهاجرين، ولا ترى أنهم يزاهمونهم في معيشتهم؛ بل إن قلوب المحبين تتعالى على ماديات الحياة وتسمو بإنسانيتها لبناء المجتمع الإيماني، وتشييد اللحمة الاجتماعية الرسالية، فتؤثر على نفسها مع حاجتها الشديدة، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ وَالَّذِينَ تَبَوَّؤُوا الدَّارَ وَالْإِيمَانَ مِن قَبْلِهِمْ يُحِبُّونَ مَنْ هَاجَرَإِلَيْهِمْ وَلَا يَجِدُونَ فِي صُدُورِهِمْ حَاجَةً مِّمَّا أُوتُوا وَيُؤْثِرُونَ عَلَى أَنفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ وَمَن يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ فَأَوْلَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ﴾(٣).

والحب القلبي المذي يتحوّل إلى مودّة في السلوك هو الذي يحفظ الأسرة من التفكك والانفصال، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ وَمِنْ آيَاتِهِ أَنْ خَلَقَ لَكُم مِّنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَاجاً لِّتَسْكُنُوا إلَيْهَا

<sup>(</sup>١) آل عمران، ٣١.

<sup>(</sup>٢) المائدة، ٤٥.

<sup>(</sup>٣) الحشر، ٩.

وَجَعَلَ بَيْنَكُم مَّوَدَّةً وَرَحْمَةً إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيَاتٍ لِّقَوْم يَتَفَكَّرُونَ ﴾(١).

وصاحب القلب المحب لله مهيأ قلبياً وسلوكياً لمودة مَنْ يعاديه، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿عَسَى اللهُ أَن يَجْعَلَ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَ الَّذِينَ عَادَيْتُم مِّنْهُم مَّوَدَّةً وَاللهُ قَدِيرٌ وَاللهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾(٢).

والحب لمَنْ أحبَه الله هو الحرث الطيب لمكارم الأخلاق ومحاسب الفعال، ولت تلك الأخلاق وسنامها الأخلاق التالية:

١/ التقوى: وهي الأساس والخير لكلّ بناء معنوى أو مادي أو نفسي أو اجتماعي، وهي حرث الالتزام بالعهود والمواثيق الإلهية والبشرية، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ لَّمَسْجِدُّ أسِّسَ عَلَى التَّقْوَى مِنْ أُوَّلِ يَوْم أَحَقُّ أَن تَقُومَ فِيهِ فِيهِ رِجَالٌ يُحِبُّونَ أَن يَتَطَهَّرُواْ وَاللهُ يُحِبُّ الْمُطَّهِّرِينَ \* أَفَمَنْ أَسَّسَ بُنْيَانَهُ عَلَى تَقْوَى مِنَ اللهِ وَرِضْوَانِ خَيْرٌ أَم مَّنْ أُسَّسَ بُنْيَانَهُ عَلَى شَفَا جُرُفٍ هَارِ فَانْهَارَ بِهِ فِي نَارِ جَهَنَّمَ وَاللهُ لاَ يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ ﴾ (٣).

ويقول الله سبحانه وتعالى: ﴿بَلَى مَنْ أَوْفَى بِعَهْدِهِ وَاتَّقَى فَإِنَّ اللهَ نُحتُّ الْمُتَّقِبِ َ ﴾ [ اللهُ تُقدرَ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ (٤).

<sup>(</sup>١) الروم، ٢١.

<sup>(</sup>٢) المتحنة، ٧.

<sup>(</sup>٣) التوبة، ١٠٨ – ١٠٩.

<sup>(</sup>٤) آل عمر ان، ٧٦.

ويقول الله سبحانه وتعالى: ﴿إِلاَّ الَّذِينَ عَاهَدَتُم مِّنَ الْمُشْرِكِينَ ثُمَّ لَمْ يَنْفُصُوكُمْ شَيْئاً وَلَمْ يُظَاهِرُواْ عَلَيْكُمْ أَحَداً فَأَتِمُّواْ إِلَيْهِمْ عَهْدَهُمْ إِلَى مُدَّتِهِمْ إِنَّ اللهَ يُحِبُّ الْمُتَّقِينَ ﴾(١).

ويقول الله سبحانه وتعالى: ﴿كَيْفَ يَكُونُ لِلْمُشْرِكِينَ عَهْدُ عِندَ الْمُسْجِدِ الْحَرَامِ فَمَا عِندَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ فَمَا اسْتَقَامُواْ لَكُمْ فَاسْتَقِيمُواْ لَهُمْ إِنَّ اللهَ يُحِبُّ الْمُتَّقِينَ ﴾(٢).

٢/ الطهارة: من أدران الحياة، ولوث الدنيا، وأمراض القلب، ومساوئ النفس؛ يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿إِنَّ اللهَ يُحِبُّ النَّوَابِينَ وَيُحِبُّ الْمُتَطَهِّرِينَ ﴾(٣).

ويقول الله سبحانه وتعالى: ﴿لَمَسْجِدُ أُسِّسَ عَلَى التَّقْوَى مِنْ أُولِ يَوْم أُحَقُّ أَن تَقُومَ فِيهِ وِجَالُ يُحِبُّونَ أَن يَتَطَهَّرُواْ وَاللهُ يُحِبُّ الْمُطَّهِرِينَ ﴾(١).

٣/ الإحسان: الذي يُمَكِّن الإنسان من الخروج من قوقعة ذاتياته ومن تجاوز أنانياته فتصطبغ شخصيته بالإيان والعمل الصالح، والتقوى والإحسان فينفق في السراء والضراء، ويكظم غيظه ويعفو عن الناس، ويصفح الصفح الجميل،

<sup>(</sup>١) التوبة، ٤.

<sup>(</sup>٢) التوبة، ٧.

<sup>(</sup>٣) البقرة، ٢٢٢.

<sup>(</sup>٤) التوبة، ١٠٨.

يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿لَيْسَ عَلَى الَّذِينَ آمَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّالِحَاتِ جُنَاحٌ فِيمَا طَعِمُواْ إِذَا مَا اتَّقَواْ وَّآمَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّالِحَاتِ ثُمَّ اتَّقُواْ وَّآمَنُواْ ثُمَّ اتَّقُواْ وَّأَحْسَنُواْ وَاللهُ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ ﴿(١).

ويقول الله سبحانه وتعالى: ﴿وَأَنفِقُواْ فِي سَبِيلِ اللهِ وَلاَ تُلقُواْ بأَيْدِيكُمْ إِلَى التَّهْلُكَةِ وَأَحْسِنُواْ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ ﴾ (٧).

ويقول الله سبحانه وتعالى: ﴿الَّذِينَ يُنفِقُونَ فِي السَّرَّاء وَالضَّرَّاء وَالْكَاظِمِينَ الْغَيْظَ وَالْعَافِينَ عَنِ النَّاسِ وَاللهُ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ ﴾ (٣).

ويقول الله سبحانه وتعالى: ﴿فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاصْفَحْ إِنَّ اللهَ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ ﴾(١).

٤/ التوكل: الذي يلهم الإنسان الحيوية والحركة والنشاط والسعى والإقدام والاستقامة والثبات، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿فَإِذَا عَزَمْتَ فَتَوَكَّلْ عَلَى اللهِ إِنَّ اللهَ يُحِبُّ الْمُتَوَكِّلِينَ ﴾(٥).

٥/ القسط: الذي يمنع الظلم والعدوان، ويحفظ الحقوق ويبسط الأمن، ويُطَمِّنِ المخالفين فضلاً عن الموافقين، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ وَإِنْ حَكَمْتَ فَاحْكُم بَيْنَهُمْ بِالْقِسْطِ إِنَّ اللهَ

<sup>(</sup>١) المائدة، ٩٣.

<sup>(</sup>٢) البقرة، ١٩٥.

<sup>(</sup>٣) آل عمران، ١٣٤.

<sup>(</sup>٤) المائدة، ١٣.

<sup>(</sup>٥) آل عمران، ١٥٩.

## يُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ ﴾(١).

ويقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ وَإِن طَائِفَتَانِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ اقْتَتَلُوا فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا فَإِن بَغَتْ إِحْدَاهُمَا عَلَى الأُخْرَى فَقَاتِلُوا الَّتِي تَبْغِي خَتَّى تَفِيءَ إِلَى أَمْرِ اللهِ فَإِن فَاءتْ فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا بِالْعَدْلِ وَأَقْسِطُوا إِنَّ اللهَ يُحِبُ الْمُقْسِطِينَ ﴾ (٢).

ويقول الله سبحانه وتعالى: ﴿لاَ يَنْهَاكُمُ اللهُ عَنِ الَّذِينَ لَمْ يُقَاتُمُ اللهُ عَنِ الَّذِينَ لَمْ يُقَاتِلُوكُمْ أَن تَبَرُّوهُمْ وَتُقْسِطُوا يُقَاتِلُوكُمْ أَن تَبَرُّوهُمْ وَتُقْسِطُوا إِلَيْهِمْ إِنَّ اللهَ يُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ ﴾(٣).

7/ النظام والتنظيم: حتى في أحلك الظروف، ففي معمعة الحرب حيث الإنسان لا يلتفت ولا يعير أهمية لشيء غير الحرب، ويغفل عن كلّ الشؤون ما عدا شأن الحرب يَرصُّ المقاتلون صفوفهم وينظمون أمرهم، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿إِنَّ الله يُحِبُّ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِهِ صَفّاً كَأَنَّهُم بُنيَانٌ مَرْصُوصٌ ﴾(٤).

٧/ الصبر: الذي يمنع وهن النفس والروح، ويمنع ضعف الجسد والبدن، ويمنع الاستكانة والتوقف والجمود،

<sup>(</sup>١) المائدة، ٢٤.

<sup>(</sup>٢) الحجرات، ٩.

<sup>(</sup>٣) المتحنة، ٨.

<sup>(</sup>٤) سورة الصف: ٤.

والصبر هو الرأس لكلّ فضيلة، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ وَكَأْيِّن مِّن نَّبِيِّ قَاتَلَ مَعَهُ رِبِّيُّونَ كَثِيرٌ فَمَا وَهَنُواْ لِمَا أَصَابَهُمْ فِي سَبِيلِ اللهِ وَمَا ضِّعُفُواْ وَمَا اسْتَكَانُواْ وَاللهُ يُحِبُّ الصَّابِرِينَ ﴾(''.

#### ثانياً: كظم الغيظ:

الذي يمنع الإنسان من الانفعال والغضب والانتقام ويهيء الأرضية للعفو والتعافي، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ وَالْكَاظِمِينَ الْغَيْظَ وَالْعَافِينَ عَنِ النَّاسِ وَاللهُ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ ﴾ (٧).

والعفو الذي يقتلع شرارة الحروب، ويحافظ على السلم والأمن الأسري والاجتماعي والسياسي و.. و.. المحلي والإقليمي والدولي، العفو الذي يقرّب الإنسان للتقوي ويرتقى به للصفح، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ وَإِن طَلَّقْتُمُوهُنَّ مِن قَبْلِ أَن تَمَسُّوهُنَّ وَقَدْ فَرَضْتُمْ لَهُنَّ فَرِيضَةً فَنِصْفُ مَا فَرَضْتُمْ إِلَّا أَن يَعْفُونَ أَوْ يَعْفُوَ الَّذِي بِيَدِهِ عُقْدَةُ النِّكَاحِ وَأَن تَعْفُواْ أَقْرَبُ لِلتَّقْوَى وَلاَ تَنسَوُاْ الْفَضْلَ بَيْنَكُمْ إِنَّ اللهَ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴿ (٣).

ويقول الله سبحانه وتعالى: ﴿فَبِمَا رَحْمَةٍ مِّنَ اللهِ لِنتَ لَهُمْ وَلَوْ كُنتَ فَظّاً غَلِيظَ الْقَلْبِ لاَنفَضُّواْ مِنْ حَوْلِكَ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرْ لَهُمْ وَشَاوِرْهُمْ فِي الأَمْرِ فَإِذَا عَزَمْتَ فَتَوَكَّلْ عَلَى اللهِ إِنَّ اللهَ يُحِبُّ

<sup>(</sup>١) آل عمران، ١٤٦.

<sup>(</sup>٢) آل عمران، ١٣٤.

<sup>(</sup>٣) البقرة، ٢٣٧.

## الْمُتَوكِّلِينَ ﴾(١).

ويقول الله سبحانه وتعالى: ﴿وَدَّ كَثِيرٌ مِّنْ أَهْلِ الْكِتَابِ لَوْ يَرُدُّونَكُم مِّن بَعْدِ إِيمَانِكُمْ كُفَّاراً حَسَداً مِّنْ عِندِ أَنفُسِهِم مِّن بَعْدِ مَا يَرُدُّونَكُم مِّن بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمُ الْحَقُّ فَاعْفُواْ وَاصْفَحُواْ حَتَّى يَأْتِيَ اللهُ بِأَمْرِهِ إِنَّ اللهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ (٢).

ويقول الله سبحانه وتعالى: ﴿فَبِمَا نَقْضِهِم مِّيثَاقَهُمْ لَعَنَّاهُمْ وَجَعَلْنَا قُلُوبَهُمْ قَاصِيةً يُحَرِّفُونَ الْكَلِمَ عَن مَّوَاضِعِهِ وَنَسُواْ حَظًا مِّمَّا وَجَعَلْنَا قُلُوبَهُمْ قَاصِيةً يُحَرِّفُونَ الْكَلِمَ عَن مَّوَاضِعِهِ وَنَسُواْ حَظًا مِّمَّا ذُكِّرُواْ بِهِ وَلاَ تَزَالُ تَطَّلِعُ عَلَى خَائِنَةٍ مِّنْهُمْ إلّا قَلِيلاً مِّنْهُمُ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاصْفَحْ إِنَّ اللهَ يُحِبُ الْمُحْسِنِينَ ﴾ (٣).

والصفح الجميل الذي يقتلع الضغائن والأحقاد وكل نبتات العدوان والانتقام، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿فَاصْفَحِ الصَّفْحَ الْجَمِيلَ ﴾(٤).

#### ثالثاً: العمل:

الذي يمحو الكسل والخمول من الذات، ويُبيد التواكل والاتكال على الغير، العمل الذي بسواعد أهله تُبنى الحياة

<sup>(</sup>١) آل عمران، ١٥٩.

<sup>(</sup>٢) البقرة، ١٠٩.

<sup>(</sup>٣) المائدة، ١٣.

<sup>(</sup>٤) الحجر، ٨٥.

ويُسَخَّر ما فيها من نعم وخيرات، وتُشيَّد الصناعات، ويتضاعف الإنتاج، وتدوم الزراعة، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ وَقُل اعْمَلُواْ فَسَيَرَى اللهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ وَالْمُؤْمِنُونَ وَسَتُرَدُّونَ إِلَى عَالِمِ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ فَيُنَبِّئُكُم بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾(١).

والسعى النه ويختزل الزمن ويستثمر الوقت، ويحقق الأهداف، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ وَأَن لَّيْسَ لِلإِنسَانِ إِلَّا مَا سَعَى \* وَأَنَّ سَعْيَهُ سَوْفَ ر<sup>(۲)</sup> .

والجهاد الذي يُحصِّن الإنسان الفرد من فساد الهوى وخراب الشهوات، ويُحصِّن الإنسان في المجتمع من فساد الطاغين واستهتار العابثين، ويهدى الإنسان إلى أقوم سبل رتّ العالمين، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿وَالَّذِينَ جَاهَدُوا فِينَا لَنَهْدِيَنَّهُمْ سُبُلَنَا وَإِنَّ اللهَ لَمَعَ الْمُحْسِنِينَ ﴾ (٣).

والمسارعة التي تزيل التسويف، وتجتث التواني، وتغتنم الفرص، وتقطع سيف الوقت، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ وَسَارِعُواْ إِلَى مَغْفِرَةٍ مِّن رَّبِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا السَّمَاوَاتُ وَالأَرْضُ أُعِدَّتْ لِلْمُتَّقِينَ ﴿ (١).

<sup>(</sup>١) التوبة، ١٠٥.

<sup>(</sup>٢) النجم، ٣٩-٠٤.

<sup>(</sup>٣) العنكبوت، ٦٩.

<sup>(</sup>٤) آل عمران، ١٣٣.

والتسابق الذي يطوّر الحياة ويمدّنها، ويشيّد الحضارات ويطوّرها، ويُوسِّع الخيال ويُرشِّده، ويلهم الإبداع ويُتقِنُه، يعلورها، ويُوسِّع الخيال ويُرشِّده، ويلهم الإبداع ويُتقِنُه، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ مُصَدِّقاً لِمّا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ الْكِتَابِ وَمُهَيْمِناً عَلَيْهِ فَاحْكُم بَيْنَهُم بِمَا أَنزَلَ اللهُ وَلاَ تَتَبعُ أَهْوَاءهُمْ عَمَّا جَاءكَ مِنَ الْحَقِّ لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنكُمْ شِرْعَة وَمِنْهَا جَاءكَ مِنَ الْحَقِّ لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنكُمْ فِي مَا آتَاكُم وَمِنْهَا جَا وَلَوْشَاء اللهُ لَجَعَلَكُمْ أُمَّةً وَاحِدَةً وَلَكِن لِيّبُلُوكُمْ فِي مَا آتَاكُم فَاسْتَبِقُوا الْخَيْرَاتِ إِلَى الله مَرْجِعُكُمْ جَمِيعاً فَيُنَبِّئُكُم بِمَا كُنتُمْ فِيهِ فَاسْتَبِقُوا الْخَيْرَاتِ إِلَى الله مَرْجِعُكُمْ جَمِيعاً فَيُنَبِّئُكُم بِمَا كُنتُمْ فِيهِ تَعْمِيعاً فَيُنَبِّئُكُم بِمَا كُنتُمْ فِيهِ تَخْتَلِفُونَ ﴾ (١).

ويقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ وَلِكُلِّ وِجْهَةٌ هُوَ مُوَلِّيهَا فَاسْتَبِقُواْ اللهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ الْخَيْرَاتِ أَيْنَ مَا تَكُونُواْ يَأْتِ بِكُمُ اللهُ جَمِيعاً إِنَّ اللهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ (٢).

ويقول الله سبحانه وتعالى: ﴿وَالسَّابِقُونَ الأَوَّلُونَ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ وَالْأَنصَارِ وَالَّذِينَ اتَّبَعُوهُم بِإِحْسَانٍ رَّضِيَ اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَأَعَدَّ لَهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي تَحْتَهَا الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَداً ذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴾ (٣).

ويقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ وَالسَّابِقُونَ السَّابِقُونَ \* أُوْلَئِكَ الْمُقَرَّبُونَ ﴾ (١٠).

<sup>(</sup>١) المائدة، ٨٤.

<sup>(</sup>٢) البقرة، ١٤٨.

<sup>(</sup>٣) التوبة، ١٠٠.

<sup>(</sup>٤) الواقعة، ١١-١٠.

### رابعاً: التعاون:

وهو قوام المجتمع البشري، في المنتوجات الزراعية أو الصناعية أو غيرها إلَّا وقد تعاونت على إنتاجها أيد وعقولٌ متعددة، ولا يوجد ولن يوجد شيء من نتاج شخص واحد، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿وَتَعَاوَنُواْ عَلَى الْبِرِّ وَالتَّقْوَى وَلاَ تَعَاوَنُواْ عَلَى الإِثْمِ وَالْعُدُوَانِ وَاتَّقُواْ اللهَ إِنَّ اللهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ ﴾(١).

والألفة التي تُعَبِّر عن سعة الأفق ورحابة الصدر، وطهارة القلب، والمرونة وعدم التعقيد، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ وَإِن يُرِيدُواْ أَن يَخْدَعُوكَ فَإِنَّ حَسْبَكَ اللهُ هُوَالَّذِي أَيَّدَكَ بِنَصْرِهِ وَبِالْمُؤْمِنِينَ \* وَأَلَّفَ بَيْنَ قُلُوبِهِمْ لَوْ أَنفَقْتَ مَا فِي الأَرْضِ جَمِيعاً مَّا أَلَّفَتْ بَيْنَ قُلُوبِهِمْ وَلَكِنَّ اللهَ أَلَّفَ بَيْنَهُمْ إِنَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾(١).

والألفة التي تنتشل الإنسان الفرد والمجتمع من حضيض حياة الغاب والوحشية إلى سموحياة الأخوة الإيهانية، والنظارة الإنسانية، وتُحقِّق الوئام والانسجام الاجتماعي، وتنزع أغلال القلوب إلى أن ترتقي بالمجتمع إلى الوحدة والاتحاد، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿وَاعْتَصِمُواْ بِحَبْلِ اللهِ جَمِيعاً وَلاَ تَفَرَّقُواْ وَاذْكُرُواْ نِعْمَتَ اللهِ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنتُمْ أَعْدَاء فَأَلَّفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصْبَحْتُم بِنِعْمَتِهِ إِخْوَاناً وَكُنتُمْ عَلَىَ شَفَا حُفْرَةٍ مِّنَ النَّارِ فَأَنقَذَكُم مِّنْهَا كَذَلِكَ

<sup>(</sup>١) المائدة، ٢.

<sup>(</sup>٢) الأنفال، ٢٢ – ٣٣.

# يُبَيِّنُ اللهُ لَكُمْ آيَاتِهِ لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ ﴾(١).

والألفة التي تحقّق وئام وانسجام الإنسان مع الطبيعة وتحولاتها وتغيراتها، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿لإِيلاَفِ قُرَيْشٍ \* إِيلاَفِهِمْ رِحْلَةَ الشِّتَاء وَالصَّيْفِ ﴾(٢).

والاعتصام بحبل الله تعالى الذي تجسّد في القرآن وعترة النبي وجه وجها يترسخ الإيهان بالله عزّوجل، ويتحرّر الإنسان من الجبت، ويكفر بالطاغوت؛ وهما العروة الوثقى التي يجب التمسك بها لتحقيق الوحدة الإيهانية، والاتحاد الاجتهاعي الذي يحفظ القوة ويُوجد المُكْنَة، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿وَاعْتَصِمُواْ بِحَبْلِ اللهِ جَمِيعاً وَلاَ تَفَرَّقُواْ وَاذْكُرُواْ نِعْمَتَ اللهِ وَعَلَيْكُمْ إِذْ كُنتُمْ أَعْدَاء فَأَلَّفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصْبَحْتُم بِنِعْمَتِهِ إِخْوَاناً وَكُنتُمْ عَلَى شَفَا حُفْرَةٍ مِّنَ النَّارِ فَأَنقَذَكُم مِّنْهَا كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللهُ لَكُمْ وَكُنتُمْ عَلَى شَفَا حُفْرَةٍ مِّنَ النَّارِ فَأَنقَذَكُم مِّنْهَا كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللهُ لَكُمْ وَكُنتُمْ عَلَى شَفَا حُفْرَةٍ مِّنَ النَّارِ فَأَنقَذَكُم مِّنْهَا كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللهُ لَكُمْ وَكُنتُمْ عَلَى شَفَا حُفْرَةٍ مِّنَ النَّارِ فَأَنقَذَكُم مِّنْهَا كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللهُ لَكُمْ وَكُنتُمْ عَلَى شَفَا حُفْرَةٍ مِّنَ النَّارِ فَأَنقَذَكُم مِّنْهَا كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللهُ لَكُمْ وَيُعْمَلُونِكُمْ وَلَا لَكُمْ عَلَى شَفَا حُفْرَةٍ مِّنَ النَّارِ فَأَنقَذَكُم مِّنْهَا كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللهُ لَكُمْ وَيُعِبَدُ اللهُ لَكُمْ وَلَا لَعَلَى اللهُ لَكُمْ تَهْ لَكُمْ اللهَ لَكُمْ وَلَا لَكُمْ اللهَ لَكُمْ وَلَا لَكُوبُ لَا لَوْ فَيْ وَلَا لَنَارِ فَا لَلْهُ لَكُمْ اللهُ لَكُمْ وَلَوْ لِكُوبُ لِللّهُ لَكُمْ وَلَا لَا لَكُوبُ وَلَا لَكُوبُولُ اللّهُ لَكُمْ اللهُ لَكُمْ وَلَا لَتُكُمْ لَعُلَاكُمُ اللّهُ لَكُمْ وَلَا لَهُ فَالْمُعُمْ وَلِي اللّهُ لَكُمْ وَلَا لَعْلَالُهُ فَلَا عُلَى اللهُ لَكُمْ اللّهُ لَكُمْ اللّهُ لَكُمْ اللّهُ لَكُمْ اللّهُ لَلْهُ لَكُمْ اللهُ لَكُمْ اللهُ لَكُمْ اللهُ لَكُمْ اللّهُ لَلْهُ لَكُمْ اللهُ لَكُمْ اللّهُ لَكُمْ اللهُ لَكُمْ اللهُ لَكُمْ اللّهُ لَكُمْ اللهُ لَلْ اللّهُ لَلْهُ لَكُمُ اللّهُ لَلْ لَلْكُولُولُ الللهُ اللّهُ لَكُمُ اللّهُ لَلْكُمُ اللّهُ لَكُمُ اللّهُ اللّهُ لَلْكُمُ اللّهُ الْمُعَلِّلِكُ لِلْكُولُهُ اللّهُ اللّهُ لَلْكُمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ لَلْكُمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ ا

يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿وَأَطِيعُواْ اللهَ وَرَسُولَهُ وَلاَ تَنَازَعُواْ فَتَفْشَلُواْ وَتَذْهَبَ رِيحُكُمْ وَاصْبِرُواْ إِنَّ اللهَ مَعَ الصَّابِرِينَ ﴾(٤).

<sup>(</sup>١) آل عمران، ١٠٣.

<sup>(</sup>٢) قريش، ١-٢.

<sup>(</sup>٣) آل عمران، ١٠٣.

<sup>(</sup>٤) الأنفال، ٢٦.

# أصالة الإنسان وسيادته على القوانين الوضعية والوطن

16

بعد العلم بأصالة القيم الرسالية على كلّ الوجود يأتي السؤال التالى:

هل الأصالة والمحورية والسيادة بعد أصالة القيم الرسالية للإنسان أم للقيم البشرية أم للقانون الوضعي أم للأرض أم للوطن؟

لا ريب أنَّ هناك مصدرين للقيم، وهكذا للقوانين والتشريعات:

#### المصدر الأوِّل: هو وحي السماء والقيم الرسالية:

فالوحي هو الأصل والمرجعية الوحيدة لكلّ القوانين السهاوية والتشريعات الإلهية التي ما شرِّعَتْ إلّا من أجل حفظ وتيسير وسلامة حياة الإنسان، وتسخير الطبيعة للإنسان؛ ومن هنا وُضِعتْ كلُّ القيم الرسالية، وشرِّعتْ كلُّ القوانين السهاوية والتشريعات الإلهية لإصلاح الإنسان وخدمته، وتحقيق حريته، وتكريم ذاته، وإكهال إنسانيته؛ ليكون سيداً على الأشياء، لا عبداً لها؛ فالأصالة والسيادة والمحورية والحاكمية لقيم السهاء، شمّ للإنسان.

ولكن كما أنّ الإنسان لا يبقى على قيد الحياة الجسدية إلّا بالهواء والطعام والشراب التبي خُلِقتْ لأجل حياته، كذلك لا يبقى قلب الإنسان ينبض بالحياة الإنسانية السامية، ولا يمكن أن يتخلص من رق العبودية للأشياء، ويرتقى سلّم السيادة عليها إلَّا بالقيم الرسالية، وبالقيم الرسالية يتسيِّد الإنسان على الأشياء.

#### والقوانين السماوية والتشريعات الإلهية أنواع فمنها:

١. قوانين وتشريعات شرِّعتْ لحفظ وتدعيم القيم الرسالية: أو هي منها: مثل تشريع الصلاة التي لا يسقط تكليفها عن المكلف بأي حال كان، لتجسيد مفهوم التوحيد والعبودية لله وحده، ومثل حق الكرامة وهي الحريم الإنساني الذي لا يجوز التعدي عليه بأي حال من الأحوال، وهي الحق الذي لا يُملك ولا يجوز إسقاطه حتى من صاحب الحق ولا يجوز التعدى عليه؛ وهذه القوانين والتشريعات لها نفس الأصالة والسيادة والمحورية والحاكمية في الوجود بين المخلوقات التي للقيم الرسالية.

٢. قوانين وتشريعات شرِّعتْ لتمكين الإنسان من التحلّي بالقيم الرساليّة: كالصوم الذي يُروِّض نفس الإنسان ويُحلِّمه بالصبر ويشحذُ عزيمت بالإرادة، والحج الذي يصقل إرادة الإنسان ويعدُّه للتضحية، والوضوء الذي يطهِّر الإنسان

ويهيئه للخضوع والتواضع، وهذه القوانين والتشريعات لها نفس الأصالة والسيادة والمحورية والحاكمية في الوجودبين المخلوقات التي للقيم الرسالية؛ ولكن محوريتها وحاكميتها مشروطة باستطاعة الإنسان فتسقط مع عجزه وافتقاده القدرة.

٣. قوانين وتشريعات شرِّعتْ لأجل حفظ وتنظيم حياة الإنسان الفرد والمجتمع: كأحكام القضاء، والحقوق الإلزامية، و هـذه القوانين والتشريعات لها نفس الأصالة والسيادة التي للقيم الرسالية في الوجود بين المخلوقات، ولكن محوريتها وحاكميتها إما مطلقة وعامة كبعض الحدود التي لا يجوز تعطيلها، أو خاصة ومقيدة بطلب صاحب الحق.

٤. قوانين وتشريعات شرِّعتْ لأجل تنظيم وتسهيل حياة الإنسان: كالمباحات غير الإلزامية الثلاثة: المكروهات والمستحبات والمباحات غير الراجحة، وهذه القوانين والتشريعات وإن كان لها نفس الأصالة والسيادة في الوجود بين المخلوقات التي للقيم الرساليّة إلّا أنّه لا محوريّة لها ولا حاكمية لها على الإنسان إطلاقاً.

والخلاصة أنّ كلّ القوانين السهاوية والتشريعات الإلهية لها أصالة وسيادة بنفس رتبة القيم الرسالية، ولكن هناك قوانين وتشريعات لها محورية وحاكمية بنفس رتبة القيم الرسالية، وهناك قوانين وتشريعات لها محورية وحاكمية بنفس رتبة القهم الرسالية ولكن محوريتها وحاكمتها مشروطة باستطاعة الإنسان، وهناك قوانين وتشريعات محوريتها وحاكمتها إما مطلقة وعامة، أو خاصة ومقددة، وهناك قوانين وتشريعات ليس لها محورية ولا حاكمية على الإنسان إطلاقاً.

#### المصدرالثاني: هو الفكر البشري:

إنَّ أهمية وضر ورة وشر عية القيم البشرية التي استلهمها الفلاسفة والحكهاء والعرفانون، وكذلك القوانين الوضعة التے سنّها المشرّ عـون والفقهاء تُقاس عنـد واضعيها بقـدْر خدمتها للانسان و تلبتها لحاجباته المادية و المعنوية و تطلّعاته السامية وأهدافه المشروعة.

ولـذا فـإنّ كلّ قانـون وضعـى أو قيمـة بشريـة لا تخـدم الإنسان تفقد قيمتها وإعتبارها وشرعيتها عند واضعبها ومشم عيها، فالإنسان هو الأصل والمحور لاعتبارية القيم البشرية والقوانين الوضعية، وهو الأصل والمحور لأهميتها ورتبتها عند واضعيها ومشرّعيها، فالقانون الوضعي والنظم والدساتير كلها لا تُشرَّع إلّا لأجل خدمة الإنسان، فلا شرعية ولا أهمية لأى قانون أو نظام أو دستور لا يخدم الإنسان ويلبى حاجياته ويحقِّق كرامته وحريته، فالإنسان هو الأصل والمحور والسيد ويقدر خدمة الأشياء له تقاس اعتباريتها وقيمتها.

فأصالة الإنسان ومحوريته وسيادته حاكميته على أصالة ومحورية القيم البشرية والقوانين الوضعية ولذلك تكون أصالة الإنسان ومحوريته وسيادته حاكمة على الأشياء بطريق أولى لأنّ أصالة القيم البشرية والقوانين الوضعية ومحوريتها وسيادتها حاكمة على الأشياء كيايدّعي واضعو القيم البشرية، ومشرعي القوانين الوضعية؛ فالإنسان هو الأصل والمحور والسيد على الأشياء، وليس القيم البشرية، والإنسان هو الأصل وليس القانون الوضعي أو النظام السياسي، والإنسان هو الأصل والمحور والسيد وليس التقاليد وليس القادات والأعراف الاجتماعية، والإنسان هو الأصل وليس الأشياء. الوطن والأرض، والإنسان هو الأصل والمحور والسيد وليس القائم الأشياء.

ولكن هذه القيم البشرية والقوانين الوضعية لا تكتسب شرعيتها إلّا حينها تتوافق كاملاً مع قيم الرسالة، ووحي السهاء؛ فلا شرعية لأي قيمة ولا أي قوانين إلّا إذا وافقت وحي السهاء؛ فالقيم البشرية والقوانين الوضعية التي تخالف وحي السهاء وقيم الرسالة ما هي إلّا قوانين جاهلية وفسق وضلال، ويجب أن تقتلع وتجتث ويُضربُ بها عرض الحائط، ويُرمي بها في بحيرات تصريف المياه النتنة.

وأمّا القيم البشرية والقوانين الوضعية التي توافق وحي

السماء هي قيم سماوية وقوانين رسالية وتشريعات إلهية ولا تسمى قيم بشرية وقوانين وضعية إلّا مجازاً وغفلة، فتكون لها حينئة الأصالة والسيادة على الإنسان والأشياء والوجود، وتكون لتلك القوانين المحورية والحاكمية على الإنسان بحسب نوعها کے مر بانه سابقاً.

وكلّ الأشياء خُلِقتْ وسُخِّرت لأجل خدمة الإنسان، فالبحر والسفن التي تجري فيه بمشيئة الله، والسماء وما فيها، والأرض وما فيها جميعاً سُخِّر للإنسان؛ ولكن لا يدرك ولا يفقه أنَّ الإنسان هـو الأصـل والمحـور والسـيد عـلى كلِّ الأشـياء بما فيها القيم البشرية والقوانين الوضعية فضلاً عن غيرها إلّا أهل التعقل والتفقه والتفكير، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿اللهُ الَّذِي سخَّرَلَكُمُ الْبَحْرَلِتَجْرِيَ الْفُلْكُ فِيهِ بِأَمْرِهِ وَلِتَبْتَغُوا مِن فَضْلِهِ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ \* وَسَخَّرَ لَكُم مَّا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الأرْضِ جَمِيعاً مِّنْهُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لَّقَوْمِ يَتَفَكَّرُونَ ﴾(١).

وهكذا خَلَقَ الله تعالى الساوات والأرض والماء والثمرات، وسيخّر الأنهار والشمس والقمر والليل والنهار، ومكّن الإنسان، وأعطاه القدرة على الصناعة والاختراع والإبداع لكلُّ شيء يسعى لصناعته واختراعه وإبداعه و.. و.. و.. وما يعجز الإنسان عن إحصائه، ولا يحصيه إلَّا الله سبحانه وتعالى

<sup>(</sup>١) الحاثية، ١٢ - ١٣.

من الأشياء التي خُلِقتْ وسُخِّرتْ للإنسان، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿اللهُ اللَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ وَأَنزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً وَتعالى: ﴿اللهُ اللَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ وَأَنزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجَ بِهِ مِنَ الثَّمَرَاتِ رِزْقاً لَّكُمْ وَسَخَّرَ لَكُمُ الْفُلْكَ لِتَجْرِي فِي الْبَحْرِ بِأَمْرِهِ وَسَخَّرَ لَكُمُ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ دَآئِئِينَ وَسَخَّرَ بِأَمْرِهِ وَسَخَّرَ لَكُمُ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ دَآئِئِينَ وَسَخَّرَ لَكُمُ الشَّمْوهُ وَإِن تَعُدُّواْ نِعْمَتَ اللهِ لَكُمُ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ \* وَآتَاكُم مِّن كُلِّ مَا سَأَلْتُمُوهُ وَإِن تَعُدُّواْ نِعْمَتَ اللهِ لَا تُحْصُوهَا إِنَّ الإنسَانَ لَظَلُومٌ كَفَّارٌ ﴾ (١).

إنّ الله سبحانه وتعالى خلق الأرض وما فيها للإنسان، وجعلها وجعل الإنسان أصلاً ومحوراً وسيداً على الأرض، وجعلها أفضل الكواكب وسيدتها، وضمّنها ما حوت من الخيرات والبركات التي لا تعدُّ ولا تحصى، ولا تزداد بكثرة الأخذ منها إلّا جوداً وكرماً ونعماً تتجدد من عطاء الله وفضله، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿هُوَالَّذِي خَلَقَ لَكُم مّا فِي الأَرْضِ جَمِيعاً ثُمّ اسْتَوَى إِلَى السّمَاء فَسَوّاهُنَّ سَبْعَ سَمَاوَاتٍ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾(١).

إنّ الله سبحانه وتعالى هو الذي اختار الإنسان، وجعله دون غيره سيداً وقيّاً وخليفة لله على هذه الأرض المباركة، وبهذا الجعل أصبح الإنسان هو الأصل والمحور والسيد للمخلوقات جميعاً.

<sup>(</sup>۱) إبراهيم ٣٢-٣٤.

<sup>(</sup>٢) البقرة، ٢٩.

ولذلك كان من البدهي أن تسأل الملائكة ربّها استفهاماً لا استنكاراً عن أساس اختيار الإنسان للخلافة دونهم، أليس هـو العقـل الـذي بـه تتحقـق التقـوى التـي هـي أسـاس التفضيـل والتكريم والاختيار للخلافة في الأرض والأصالة والمحورية والسادة للمخلوقات؟

وإذا كان الجواب كذلك وهو كذلك فالحال أنّ الإنسان وإن وهبه الله العقل إلَّا أنَّه مركّب من العقل العاصم لمَنْ اتبعه من الزلل والخطل، ومن الشهوة التي بطبيعتها تحجب العقل وتُغيِّب التقوي، وهذا سيجعل من طبيعة الإنسان الفساد العام والشامل للبلاد والعباد، ويهلك الحرث والنسل، ويقوم بسفك دماء الأبرياء؛ فإذا كانت هذه حقيقة، وهي كذلك، فإنّ طبيعة الإنسان المركّبة من عنصر الشهوة لا تتناسب والخلافة في الأرض والأصالة والمحورية والسيادة للمخلوقات، على العكس من الملائكة الذين وهبهم الله العقل، ولم يبتلهم بالشهوة؛ ولذلك هم أولى بالتكريم والتفضيل للخلافة في الأرض والأصالة والمحورية والسيادة للوجود، لأنهم هم المسبّحون بحمد الله والمقدّسون له، وهم الذين لا يعصون الله ما أمرهم، ويفعلون ما يؤمرون، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلاَئِكَةِ إِنِّي جَاعِلٌ فِي الأَرْضِ خَلِيفَةً قَالُواْ أَتَجْعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الدِّمَاء وَنَحْنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ

### لَكَ قَالَ إِنِّي أَعْلَمُ مَا لاَ تَعْلَمُونَ ﴾(١).

ولكن الله سبحانه وتعالى بيّنَ للملائكة ما خفي عليهم من أنّ وحي السماء الذي يغذّي العقل بالعلم كفيل بغلبة العقل على الشهوة، وبتقوية العقل وتمدده عمودياً وأفقياً، وكمياً ونوعياً، ومتجاوزاً للمكان والزمان.

وهـذا مـا جعلـه الله سبحانه وتعـالى للإنسان دون الملائكـة، حيث عَضَدَ الله سبحانه وتعـالى عقـل الإنسان بوحـي السـاء، وعِلْـم الرسالة ممـا جعلـه أهـلاً للخلافـة والأصالـة والمحوريـة والسيادة، فلـا رأت الملائكـة ذلـك العقـل الممتلـئ بالعلـم بجلاء ووضـوح ازدادت تسـليا لله، وقبـولاً بخلافـة الإنسان وأصالتـه ومحوريتـه وسـيادته للمخلوقـات، يقـول الله سبحانه وتعـالى: ﴿وَعَلَّمَ آدَمَ الأَسْمَاء كُلَّهَا ثُمَّ عَرَضَهُمْ عَلَى الْمَلائِكَةِ فَقَالَ أَنبِئُونِي بِأَسْمَاء كُلَّهَا أُمَّ عَرَضَهُمْ عَلَى الْمَلائِكَةِ فَقَالَ أَنبِئُونِي عَلَى الْمَلائِكَةِ فَقَالَ أَنبِئُونِي فَلَى الْمَلائِكَةِ فَقَالَ أَنبِئُونِي فَمَا تُبُدُونَ وَمَا كُنتُمْ قَالُ اللهُ مَا وَلَا رَضِ وَأَعْلَمُ مَا تُبُدُونَ وَمَا كُنتُمْ تَكُتُمُونَ ﴾ (١٠).

وحينا سلَّمت الملائكة لخالقها، وأعلنت قبولها لخلافة الإنسان وأصالته ومحوريته وسيادته على المخلوقات أمرها الله

<sup>(</sup>١) البقرة، ٣٠.

<sup>(</sup>٢) البقرة، ٣١-٣٣.

بالخضوع للإنسان وخدمته ليكون الخليفة لله سبحانه وتعالى والأصل والمحور والسيد لجميع الأشياء، فاستجابت الملائكة لأمر ربها، وخضعت لإرادة الإنسان، فسجدت للإنسان عسر تسخيركل إمكانياتها وقدراتها التي وهبها الله سبحانه وتعالى لها لتدبير أمور الكون وشؤونه، والتحكم في حركته وسكونه؛ لتكون طَوْعَ إرادة الإنسان ورهن اشارته، ما عدا إبليس الـذي أوكِل بتدبر النفس الإنسانية أبي واستكبر، واستعلى على الحق، وعص أمر ربه، ورفض السجود والخضوع للإنسان وأعلن عداوته لـه، يقـول الله سـبحانه وتعـالي: ﴿وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلاَئِكَةِ اسْجُدُواْ لاَدَمَ فَسَجَدُواْ إِلَّا إِبْلِيسَ أَبَى وَاسْتَكْبَرَ وَكَانَ مِنَ الْكَافِرينَ ﴾(١).

وبعد خضوع الملائكة للإنسان أمره الله تعالى أن يسكن جنة الدنيا، ليكون هو الخليفة والأصل والمحور والسيد فيها وسخّرها له ليتصرّ ف في كلّ ما فيها من بساتين الرشد والهدى، وأشجار العلم والمعرفة، وأنهار الطهارة والتقوى، وقصور البناء والإعهار، و... ما عدا الشجرة التي تغذى النفس بنَهَــمَ الهــوي والشـهوة، وبأنــواع الظلــم مــن الجهــل والحسد والنفاق والفساد وحب الرئاسة والزعامة والعدوان والطغيان و... ولكن الشيطان لم يَدعُ الإنسان حراً، فحرّك جماح شهوته وهواه، وغرّره إلى أن أكل من شجرة الظلم،

<sup>(</sup>١) القرة، ٣٤.

فحجبتْ عقله، وحالتْ بينه وبين قدراته العلميّة، فانكشفتْ وبانتْ سوءاته الحيوانية، وتحكّمتْ في تفكيره وأفكاره وأعماله، وشكّلتْ تطلعاته ورؤاه وسلوكيّاته، فعجز عن تسخير جنّة الدنيا وما فيها من خيرات الهدى للتي هي أقوم، فأهْبِطَ إلى الذيا وما فيها من خيرات الهدى للتي هي أقوم، فأهْبِطَ إلى الأرض ليتمكّن عبر وحي الساء، وهدى الرسالة من استكمال عقله، واسترداد قدراته عندما يغترف العلم من معين الوحي، ويعرف أنّ الشيطان هو العدو، ويجب التغلب على كيده الضعيف، لتتحرّر النفس من أصر الهوى، وأغلال الشهوات، فيتمكن من تسخير الأرض وما فيها، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿وَقُلْنَا يَا آدَمُ السَّكُنْ أَنتَ وَزَوْجُكَ الْجَنَّةَ وَكُلاَ مِنْهَا رَغَداً والشَّيْطَانُ عَنْهَا وَلَا تَقْرَبًا هَذِهِ الشَّجَرَةُ فَتَكُونَا مِنَ الْظَّالِمِينَ \* فَأَرَلَّهُمَا الشَّيْطَانُ عَنْهَا فَأَخْرَجَهُمَا مِمَّا كَانَا فِيهِ وَقُلْنَا الهْبِطُواْ بَعْضُكُمْ لِبَعْضٍ عَدُو وَلَكُمْ فِي الأَرْضِ مُسْتَقَرُّ وَمَتَاعٌ إِلَى حِينٍ ﴿()).

ومباشرة بعد أن أهبط الإنسان على الأرض تلقّى من ربه علم الوحي الذي به يُشارُ العقل من السبات، وهنا الإنسان ذاته هو الذي يحدّد بإرادته واختياره أهليته للخلافة في الأرض، وسيادته على الأشياء بالاستجابة لرشد العقل، واتباع هدى الساء، أو عدم أهليته للخلافة في الأرض وعبوديته للأشياء بتأليه الهوى وتكذيب الوحي، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿فَتَلَقَى آدَمُ مِن رَبِّهِ كَلِمَاتٍ فَتَابَ عَلَيْهِ إِنَّهُ هُوَالتّوّابُ

<sup>(</sup>١) البقرة، ٣٥-٣٦.

الرَّحِيمُ \* قُلْنَا اهْبِطُواْ مِنْهَا جَمِيعاً فَإِمَّا يَأْتِيَنَّكُم مِّنِّي هُدًى فَمَن تَبِعَ هُدَايَ فَلاَ خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلاَهُمْ يَحْزَنُونَ \* وَالَّذِينَ كَفَرواْ وَكَذَّبُواْ بآيَاتِنَا أُولَئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ﴾(١).

إنَّ الطريق للاصطفاء من ثقل الدنيا والمادة، ومن ثمَّ الطريق للاصطفاء من ثمَّ الدنيا والمادة، العروج إلى ملكوت الله عزّوجلّ لرؤية الحقائق كما هي من دون تشويش ولا ضبابية، ومن ثمّ السيادة والهيمنة على الكون والأرض من علو الساء، وتسخير جميع الأشياء مما في الساء والأرض يتحقق من خلال الأخذ بكلّ مواعظ رسالة السياء، وتفصيلات كلام الله سبحانه وتعالى بجيد وقوة، ومن دون تردد ولا مداهنة ولا تبعيض، ويسعة المرونة باختيار الأحسن الذي يناسب الظرف والموضوع؛ وهنا ستتكشف السوءة، والمكانة المنحطة والمتهاوية للإنسان الفاسق الذي خرج عن محيط الكرامة الإنسانية بتكبره على آيات الله، وتأليه للهوى، وتكذيب لوحي الساء، واستبداله الذي هو غي وعبودية بالندى هو رشد وكرامة؛ ولذلك لم يتخذ طريق الرشد والكرامة شريعة لحياته، وإنّا اتخذ طريق الغيّ والعبودية شرعة لأهوائه وشهواته؛ فأفسد خلافة الإنسان في الأرض وغيّب أصالته وألغمي محوريته وأهموي بسيادته فأمسمي الإنسان عبداً للأشياء في مستنقع الوهم باسم القانون (الوضعي) والدستور

<sup>(</sup>١) النقرة، ٣٧-٣٩.

(الشكلي) والنظام (الجائر) وفي وحل الظلام باسم الحزبية والوطنية والقومية و... وبات يعيش الضياع والتيه والضلال، قوالوطنية والقومية و... وبات يعيش الضياع والتيه والضلال، يقول الله سبحانه وتعالى: قال يَا مُوسَى إِنِّي اصْطَفَيْتُكَ عَلَى النَّاسِ بِرَسَالاَتِي وَبِكَلاَمِي فَخُذْ مَا آتَيْتُكَ وَكُن مِّنَ الشَّاكِرِينَ \* وَكَتَبْنَا لَهُ فِي الأَنْواحِ مِن كُلِّ شَيْءٍ مَّوْعِظَةً وَتَفْصِيلاً لِّكُلِّ شَيْءٍ فَخُذْهَا لِهُ وَي الأَنْواحِ مِن كُلِّ شَيْءٍ مَّوْعِظَةً وَتَفْصِيلاً لِّكُلِّ شَيْءٍ فَخُذْهَا بِقُوّةٍ وَأُمُرْ قَوْمَكَ يَأْخُذُواْ بِأَحْسَنِهَا سَأُرِيكُمْ دَارَ الْفَاسِقِينَ \* سَأَصْرِفُ بِقُومِنُواْ بِهَا وَإِن يَرَوُاْ كُلَّ آيَةٍ لاَّ عَنْ آيَاتِي الَّذِينَ يَتَكَبَّرُونَ فِي الأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَإِن يَرَوُاْ كُلَّ آيَةٍ لاَّ يُعْمَلُونَ فِي الأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَإِن يَرَوُاْ كُلَّ آيَةٍ لاَّ يُعْمِرُونُ فِي الأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَإِن يَرَوُا كُلَّ آيَةٍ لاَّ يُعْمَلُونَ فِي الأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَإِن يَرَوُا سَبِيلَ النَّغِي عَنْ آيَاتِنَا وَلِقَاء الآخِرَةِ حَبِطَتْ أَعْمَالُهُمْ هَلْ يُجْزَوْنَ إلّا مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ إِلَّا مَا كَانُواْ عَنْهَا غَافِلِينَ \* وَالَّذِينَ كَذَّبُواْ بِآيَاتِنَا وَلِقَاء الآخِرَةِ حَبِطَتْ أَعْمَالُهُمْ هَلْ يُجْزَوْنَ إلّا مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ إلَّا مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ إلَا مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ (١٠).

<sup>(</sup>١) الأعراف، ١٤٥-١٤٧.

# معنى الوطن في اللغة والعرف

17

#### في البدء ما معنى الوطن في اللغة والعرف؟

نستطيع أن نُعَرِّف الوطن في اللغة والعرف بأنَّه (المكان والبلد الذي اتّخذه الإنسان مقرًّا للإقامة الدائمة، أو شبه الدائمة باللبث الطويل) كما جاء في كتب اللغة التالية: معجم لغة الفقهاء لمحمّد قلعجي، ومعجم ألفاظ الفقه الجعفري للدكتور أحمد فتح الله، وكتاب العين للخليل الفراهيدي، والصحاح للجوهري، ولسان العرب لابن منظور، ومختار الصحاح لمحمّد بن عبد القادر، ومجمع البحرين للشيخ الطريحي، وتاج العروس للزبيدي والقاموس المحيط للفيروز آسادي.

#### الاستيطان، الوطن، التوطن:

\* الاستيطان: من وَطَنَ وهو اللبث الطويل والإقامة الدائمة أو شبه الدائمة في مكان ما، إسْتَوْطَنَ البِلاَدَ: إِتَّخَذَها وَ طَناً لَـهُ.

\* الوطن: البلد والمنزل الذي يقيم به الإنسان ويعيش فيه، وهـو منـزل الإقامـة والمكان والمحل والموطن الـذي يسكن فيـه الإنسان، وكلّ بلد استوطنه الإنسان: أي اتخذه مستقراً دائمياً أو شبه دائمي لنفسه فهو وطن له، والجمع أوطان(١).

ووَطَنَ بالمكان: يَطِنُ وَطناً وأَوْطَنَ: أَقام (٢).

وأَوطَنْتُ الأَرض: ووَطَّنْتُها تَوطِيناً، واسْتَوْطَنْتُها: أي اتخذتُها وَطَناهُ، وكذلك الاتِّطانُ، وهو افْتِعال منه. (٣)

وأَوْطانُ الغنم والبقر: مَرَابِضُها وأَماكنها التي تـأُوي إليهـاأ وهـو مجاز،؛ قـال الأَخْطَـلُ:

كُـرُّوا إلى حَرَّتَيْكُمْ تَعْمُرُونَهُمَا كُـرُّ إلى أَوْطانها البَقَـرُ (١)

والمِيطانُ، بالكسْرِ: الغايةُ. يقالُ: "مِن أَيْنَ مِيطَانك"، أي غَايَتك (٥).

والمِيطانُ: موضِعٌ يُوطَنُ لتُرْسَلَ منه الخَيْلُ في السِّباقِ، وهو أَوَّلُ الغايَةِ، والمِيتاءِ والمِيدَاء آخِر الغايَةِ(٢).

<sup>(</sup>١) مجمع البحرين، ج٦، ص: ٣٢٧.

<sup>(</sup>٢) تاج العروس من جواهر القاموس، ج١٨، ص: ٥٧٦.

<sup>(</sup>٣) لسان العرب، ج١٣، ص: ٥٥١.

<sup>(</sup>٤) لسان العرب، ج١٣، ص: ٤٥١.

<sup>(</sup>٥) تاج العروس من جواهر القاموس، ج١٨، ص: ٥٧٧.

<sup>(</sup>٦) تاج العروس من جواهر القاموس، ج١٨، ص: ٥٧٧.

والمِيطان: هو المَيدان، وجمعه مَيَاطِين.

ومَيْطانُ، بالفتْح: مِن جبال المدينة لـمُزَيْنَةَ وسُلَيْم (١).

والمَوطن: مفعل منه، والمَوطن كالمجلس وهو الوطن أو المنشأ، أو المكان، أو النقطة، والموطن يسمى به المشهد من مشاهد الحرب، وجمعه المَواطن كالمشاهد والمجالس.

والمَواطِنُ من الحَرْبِ: مَشاهِدُها، كالمَشاهِدِ، وهو مجازُ، ومنه قَوْلُه تعالى: ﴿لَقَدْ نَصَرَكُمُ اللهُ فِي مَوَاطِنَ كَثِيرَةٍ ﴾(٢).. ومنه الحديث: «أَصْدَقُ النَّاسِ مَنْ صَدَقَ فِي الْمَوَاطِنِ»(٣)، وقالَ طرفَةُ:

على مَوْطِنِ يَخْشَى الفَتَى عندَهُ الرِّدَى

متى تَعْتَرِكْ فيه الفَرائصُ (٤) تُرْعَدِ (٥)

المَوَاطِنُ: كلّ مَقام قام به الإنسان لأَمر فهو مَوْطِنٌ له، كقولك: "إذا أَتيتَ فوقفتَ في تلك المَوَاطِنِ فادْعُ الله لي ولإخواني". (٦)

<sup>(</sup>١) تاج العروس من جواهر القاموس، ج١٨، ص: ٥٧٧.

<sup>(</sup>٢) : التوبة، ٢٥.

<sup>(</sup>٣) مجمع البحرين، ج٦، ص ٣٢٦.

<sup>(</sup>٤) الفَريضُ : لحمةٌ بين الكتف والصّدر ترتعد عند الفزع.

<sup>(</sup>٥) تاج العروس من جواهر القاموس، ج١٨، ص: ٥٧٧.

<sup>(</sup>٦) لسان العرب، ج١٣، ص: ٤٥١.

وأنّه وأنّه عن أن يُوطِنَ الرجلُ في المكان بالمسجد كما يُوطِنُ البعيرُ، ومعناه أن يألف الرجل مكاناً معلوماً من المسجد مخصوصاً به يصلي فيه كالبعير لا يأوي من عَطَنِ (٢) إلّا إلى مَبْرَكِ دَمِثٍ (٤) قد أَوْطَنَه واتخّذه مُناخاً. (٥)

و مَوَاطِنُ مكة: مَوَافقها. (٦)

مواطن التحلل: أعال الحج التي بعدها يحل للمحرم كلّ ما حرم عليه بالإحرام، وهي ثلاثة:

\* الأول: عقيب الحلق أو التقصير، فيحل كلّ شيء إلّا الطيب والنساء للرجال، والرجال للنساء، والصيد.

\* والثاني: بعد طواف الزيارة وركعتيه والسعي فيحل له الطيب.

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار، ج١٦، ص١٥٢.

<sup>(</sup>٢) لسان العرب، ج١٣، ص: ٤٥١.

<sup>(</sup>٣) العَطَنُ : مَبَرْكُ الإبل ومَربضُ الغنم عند الماء.

<sup>(</sup>٤) مكان دمِث: لينِّ سهل.

<sup>(</sup>٥) لسان العرب، ج١٣، ص: ٤٥١.

<sup>(</sup>٦) لسان العرب، ج١٣، ص: ٥٥١.

\* والثالث: بعد طواف النساء وركعتيه فيحل للرجل النساء وللنساء الرجال (١)

مواطن النُّزَّال: المواطن المعدة لنزول القوافل والمترددين.(٢)

واطنَهُ على الأمر: أضمر فعله معه (٣)، ووَاطَنْتُ فلاناً على هـذا الأمر، أي: جعلتها في أنفسكها أن تعملاه وتفعلاه، فإذا أردت: وافقتُه قلتَ: واطأتُه. (٤)

أصل التوطين والتوطن اتخاذ الوطن، ثمّ تجوز به عن عدم القلق والضجر.

و تَوْطِينُ النَّفْسِ: تَمْهِيدُها.

و تَوَطَّنَها: تَمَهَّدَها، فتوطين النفس على الشيء: كالتمهيد

وَطَّنَ نَفْسَه على الشيءِ وله فتَوَطَّنَتْ: حَمَلَها عليه فتَحَمَّلَتْ وذَلَّتْ له، قالَ كثيِّرُ:

فقُلْتُ لها يا عَزَّ كلُّ مُصيبةٍ إِذَا وُطِّنتْ يوماً لها النَّفْسُ ذَلَّتِ

<sup>(</sup>١) معجم ألفاظ الفقه الجعفري، ص ١٤.

<sup>(</sup>٢) معجم ألفاظ الفقه الجعفري، ص١٤.

<sup>(</sup>٣) لسان العرب، ج١٣، ص: ٤٥١.

<sup>(</sup>٤) كتاب العين، ج٧، ص: ٥٥٥.

ومما يستدرك عليه:

اتطنكه: أقام به، افْتَعَلَ مِن الوَطَنِ.

و تَوَطَّنَهُ وتَوَطَّنَ به لازِمٌ مُتَعَدِّ.(١)

<sup>(</sup>١) تاج العروس من جواهر القاموس، ج١٨، ص: ٥٧٧.

# معنى الوطن في المصطلح الشرعي

18

#### ما الوطن في الاصطلاح الشرعي عند الفقهاء؟

ليس للفقهاء تعريف شرعي خاص للوطن، وحينها يحكمون بأن المرور على الوطن قاطع للسفر وموجب للتهام إنها يعتمدون التعريف اللغوي العرفي للوطن: وهو المكان الذي يتخذه الإنسان مسكناً ومقراً دائهاً له أو لمدة مديدة كعشرين سنة أو حتى سنتين.

ويُعتبرُ في صدق الوطن الإقامة فيه ستة أشهر، أو شهراً، أو أقل، بل يصدق -على رأي- حتى بالنية وتهيئة وسائل الإقامة كتأثيثه.

إذاً الوطن اصطلاحاً هو: البلد الذي يخص الإنسان بأحد الأنواع أو الأوجه التالية:

### أ. وطن أصلي وهو قسمان:

١ - البلدة التي هي وطنه تأريخياً، أي مسكن أبويه وعائلته وتكون مسقط رأسه عادة، وحينها يراد أن ينسب إلى بلدة عرفاً ينسب إليها.

٢- البلـدة التـي يقيـم فيهـا إقامـة دائمـة ويتخذهـا وطنـاً

له ومقاماً مدى الحياة، فالإنسان الذي يقرّ راهجرة إلى بليد ما والإقامة فيها بقية حياته تكون هذه البليد وطناً له.

ب. وطن إقامة: وهو البلدة التي يتخذها مقراً له من غـر أن يقيم فيها إقامة دائمة، وإنّا نوى الإقامة فيها مدة مؤقتة من الزمن ولكنها مدة طويلة نسبياً، كالطالب الجامعي الني يتخذ المدينة التي فيها الجامعة مقراً له مدة دراسته التي تستغرق مدة طويلة نسبياً، وهكذا الموظف الذي يتخذ البلد التي فيها الوظيفة مقراً له مدة وظيفته التي تستغرق مدة طويلة نسساً.

ج. وطن سُكْنَى: البلد المؤقت الذي يقيم فيه مدة غير طويلة أو لا تُعرف المدة التي يقضيها في ذلك البلد، وفيه بيت وسكن من لا وطن لـ كحال الموظف المتنقل حسب ما تفرضه عليه وظيفته.

#### فتاوي وأحكام شرعية عن الوطن:

\* إذا أعرض عن وطنه الأصلى أو المستجد وتوطن في غيره زال عنه حكم الوطنية، أما إذا كان له فيه ملك وقد سكن فيه مدة من الزمن بعد اتخاذه وطناً له فهو بحكم الوطن العرفي وإن أعــرض عنــه، ويســمَّى بالوطــن الشرعــي، وعــلي رأي أنّ الوطن الشرعي غير ثابت، لما مرّ سابقاً من أنّه ليس للفقهاء

تعريف شرعيي خاص للوطن.

\* يمكن تعدد الوطن العرفي بأن يكون له منزلان في بلدين أو قريتين من قصده السكني في كلّ منها مدة من السنة، بل يمكن ثلاثة منازل بل لا يبعد الأزيد.

\* يـزول حكـم الوطنيـة بالإعـراض والخـروج وإن لم يتخـذ وطناً آخر فيمكن أن يكون بالا وطن مدة مديدة.

\* ومن خلال ما مضى يكون للوطن حدود جغرافية محدودة جداً وضيقة أيضاً، وهي خاضعة للعلاقات الاجتماعية، والعمران السكني فقط؛ وعليه فالإنسان الذي يسكن في مدينة صفوى مشلاً لا تكون العوامية فضلاً عن القطيف أو الدمام أو الخبر أو الريباض أو جبدة أو غيرها وطناً له إلّا إذا اتخذها سكناً ومقراً له بالشروط السابقة.

وفي المقابل إذا استوطن الإنسان أي اتخـذ بلـداً مـا سـكناً ومقراً له سواء للدراسة أو العمل أو أي شيء آخر بالشروط السابقة، وسواء كان في بلد عربي أو إسلامي أو غربي أو شرقى أو أي بليد ما على هذه الأرض يكون هذا البلد وطناً له ولو كان البلد في الفاتيكان.

فالوطن أمر عرفي وتحققُ مصداقِه خاضعٌ للسكن، وتحقق حدوده خاضعٌ للعمران السكني.

## العلاقة بين هوية الإنسان والهوية الوطنية

19

الهوية الوطنية: هي قطعة أرضٍ من ترابٍ وكفى، لتكون مأوى أو مثوى للإنسان.

ولذلك حتى تضاريس الأرض من والماء والجبال والصحاري والبحار والأشار والتلال والبراري والأشار والبيوت لا دخل لها في تشكيل الهوية الوطنية.

ولذلك لا يمكن أن يكون وطن وموطن الإنسان جزءاً من تشكيل وتكوين هوية الإنسان الفرد والمجتمع، ولا يمكن أن يكون لهوية الوطن تدخل في تشكيل وتكوين هوية الإنسان الفرد والمجتمع، ولا يمكن أن يحدث خلل لهوية الإنسان الفرد والمجتمع إذا ألغى ورفض الهوية الوطنية، وليس لهوية الوطن قيمة حقيقية ولا اعتبارية تكمّل هوية الإنسان الفرد والمجتمع.

وقد يتفلسف سفيه من السفهاء ويزعم جهلاً وسفاهة وزوراً بأنّ الهوية الوطنيّة هي النظام السياسي الذي يحكم البلاد، أو أنّ الهوية الوطنيّة هي النظام الاجتماعي الذي تعارف عليه الناس؛ ولكن هذا السفيه يغفل جهلاً أو يتغافل

سفهاً بأنَّ من المهام الرئيسية والأساسية للرسول النبي الأمي هي اقتلاع وتهشيم الأنظمة السياسية والأنظمة الاجتماعية التي تكبل الإنسان وتستعبده، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿الَّذِينَ يَتَّبِعُونَ الرَّسُولَ النَّبِيَّ الأُمِّيَّ النَّذِي يَجِدُونَهُ مَكْتُوباً عِندَهُمْ فِي التَّوْرَاةِ وَالإِنْجِيلِ يَأْمُرُهُم بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَاهُمْ عَنِ الْمُنكَرِ وَيُحِلُّ لَهُمُ الطَّيِّبَاتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الْخَبَائِثَ وَيَضَعُ عَنْهُمْ إِصْرَهُمْ وَالْأَغْلاَلَ اِلَّتِي كَانَتْ عَلَيْهِمْ فَالَّذِينَ آمَنُواْ بِهِ وَعَزَّرُوهُ وَنَصَرُوهُ وَاتَّبَعُواْ النُّورَ الَّذِي أُنزلَ مَعَهُ أَوْلَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ﴾(١).

إنّ الأنظمة السياسية التي شيّدها الطغاة على جماجم الأحرار لم تحصد منها المجتمعات إلّا الظلم والبغي والعدوان والاضطهاد والجور والطغيان؛ أمّا الأنظمة الاجتماعية فها هي إلّا العادات الجاهلية والتقاليد البالية التي شيّدتها قوى ومصالح وغلبة المفسدين من الملأ والأعيان والوجهاء على حساب المستضعفين والضعفاء من الناس الذين لم يحصدون منها إلَّا العبودية والاستضعاف.

وليست هوية الأنظمة السياسية المعاصرة إلَّا العبودية للطاغوت الذي لا يؤمن به إلَّا مَنْ حقَّت عليه الضلالة، يقـول الله سـبحانه وتعـالى: ﴿وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولاً أَنِ اعْبُدُواْ الله وَاجْتَنِبُواْ الطَّاغُوتَ فَمِنْهُم مَّنْ هَدَى اللهُ وَمِنْهُم مَّنْ حَقَّتْ عَلَيْهِ

<sup>(</sup>١) الأعراف، ١٥٧.

الضّالالَةُ فَسِيرُواْ فِي الأَرْضِ فَانظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُكَذِّبِينَ ﴾ (١). وليست هوية الأنظمة الاجتاعية في هذا الزمان إلّا الاقتداء بالأمّة الجاهلية للآباء التي لا تهدي إلّا إلى الضلال، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿بَلْ قَالُوا إِنّا وَجَدْنَا آبَاء نَا عَلَى أُمّّةٍ وَإِنّا عَلَى أُمّّةٍ وَإِنّا عَلَى آثَارِهِم مُّهْتَدُونَ \* وَكَذَلِكَ مَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ فِي قَرْيَةٍ مِن نَّذِيرٍ إلّا قَالَ مُتْرَفُوهَا إِنّا وَجَدْنَا آبَاء نَا عَلَى أُمّةٍ وَإِنّا عَلَى آثَارِهِم مُّ قُتْدُونَ \* قَالَ أَوَلَوْ جِئْتُكُم بِأَهْدَى مِمّا وَجَدتُ مُ عَلَيْهِ آبَاء كُمْ قَالُوا إِنّا بِمَا أُرْسِلْتُم بِهِ كَافِرُونَ \* فَانتَقَمْنَا مِنْهُمْ فَانظُرْ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ المُكَذِّبِينَ ﴾ (١).

وكل الأنظمة السياسية والاجتماعية ما هي إلّا استلاب لاستقلال وشخصية الإنسان ومسخ لهويته الإنسانية.

ومن السفاهة والجهالة والحماقة والتخلف العقلي والانحطاط الفكري أن تُربَط هوية الإنسان بهوية الوطن، سواء قلنا إنّ الوطن هو التراب أو كما زعموا أنّ الوطن هو النظام السياسي أو النظام الاجتماعي، ولا يربط بين الهويتين إلّا سفيه وجاهل وأحمق ومتخلف عقلي.

ومن المعيب والعار والجهالة على المثقفين أن ينعقوا وينهقوا بربط هوية الإنسان بهوية الوطن.

<sup>(</sup>١) النحل، ٣٦.

<sup>(</sup>٢) الزخرف، ٢٢-٢٥.

## ما هو المراد من الوطن في الروايات؟

**20** 

في البدء وقبل بيان المراد من الوطن في الروايات لابد من التنبيه إلى أن القاعدة الأساسية لقبول أي رواية هي موافقة الرواية للقرآن وعدم مخالفتها له، فإذا خالفت الرواية القرآن وأمكن بالدليل الشرعي أو العقلى تأويل معناها بم يوافق القرآن، ولا يخالف قُبلت، وإلّا فهي زخرف ويُضرب بها عرض الحائط.

ولذلك يشترط أن تكون الروايات التي ذكرت الوطن أو الكلاات المرادفة للوطن غير مخالفة للقرآن حتى تكون مقبولة ولها حجّة شرعية.

ومن الآيات التي تُعْرَض روايات الوطن عليها، لمعرفة موافقتها للقرآن، أو مخالفتها له قول الله سبحانه وتعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ تَوَفَّاهُمُ الْمَلاَئِكَةُ ظَالِمِي أَنْفُسِهِمْ قَالُواْ فِيمَ كُنتُمْ قَالُواْ كُنَّا مُسْتَضْعَفِينَ فِي الأَرْضِ قَالْوَاْ أَلَمْ تَكُنْ أَرْضُ اللهِ وَاسِعَةً فَتُهَاجِرُواْ فِيهَا فَأَوْلَئِكَ مَأْوَاهُمْ جَهَنَّمُ وَسَاءتْ مَصِيراً \* إِلَّا الْمُسْتَضْعَفِينَ مِنَ الرِّجَالِ وَالنِّسَاء وَالْولْدَانِ لاَ يَسْتَطِيعُونَ حِيلَةً وَلاَ يَهْتَدُونَ سَبِيلاً \* فَأُولَـئِكَ عَسَى اللهُ أَن يَعْفُوَ عَنْهُمْ وَكَانَ اللهُ عَفُوّاً غَفُوراً \* وَمَن يُهَاجِرْ فِي سَبِيلِ اللهِ يَجِدْ فِي الأَرْضِ مُرَاغَماً كَثِيراً وَسَعَةً وَمَن يَخْرُجْ مِن بَيْتِهِ مُهَاجِراً

إِلَى اللهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ يُدْرِكْهُ الْمَوْتُ فَقَدْ وَقَعَ أَجْرُهُ عَلى اللهِ وَكَانَ اللهُ غَفُوراً رَّحِيماً ﴾(١).

وهذه الآية صريحة وواضحة في سلب القيمة الذاتية للوطن، وإعطائه قيمة حيثية؛ فالوطن بحدوده الجغرافية الطبيعية، أو المصطنعة، لا قيمة له إلّا من حيث تمكين الإنسان من تحقيق أهداف المشروعة من العيش الكريم الذي يُؤَمِّن له الكرامة والعدالة والحرية والأمن، ويلبّ حاجيّاته الطبيعيّة التي تتدخّل في تكوين سعادته ببركة رفاه العيش الكريم من سعة الرزق الحلال الذي يُمكّن الإنسان من تكوين الأسرة الصالحة، وتشييد المنزل الواسع، وامتلاك الكماليات الحياتية، فضلاً عن ضروراتها؛ فليس هناك في منطق الوحيي ولا في قاموسه شيء اسمه ولاء للوطن أصلاً، بل ولا أفضلية لوطن على وطن إلَّا بقدر ما يحقِّق هذا الوطن أهداف الإنسان وحاجياته، وهذا ما أكد عليه أمير المؤمنين عَلَيْتُلانِ: «لَيْسَ بَلَدٌ بِأَحَقَّ بِكَ مِنْ بَلَدٍ، خَيْرُ الْبِلَادِ مَا حَمَلَكَ »(٢).

وورد في الحديث «البلاد بلاد الله، والعباد عباد الله؛ فحيثما أصبت خيراً فأقم »<sup>(۳)</sup>.

<sup>(</sup>١) النساء، ٩٧ - ٠٠ ١.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة، حكمة ٤٤٢.

<sup>(</sup>٣) نهج الفصاحة، ص ٣٧٧.

من خلال هذه البصيرة القرآنية نستطيع أن نقول إنّ الوطن الممدوح في الروايات إمّا يعني كلّ شبر من الأرض كان تحت حكم الدولة الإسلامية التي منها فلسطين والأندلس، وإمّا يعني البلد الذي يُحْكَم فيه بالحق والعدالة وبعموم شريعة الإسلام، وإمّا يعني الوطن الجغرافي بالمعنى اللغوي العرفي الله الذي يلبّي حاجيّات الإنسان الطبيعيّة وأهدافه ولم يسلبه حريته في ممارسة عقيدته، وهو كلّ أرض يتمكن فيها المسلم من ممارسة شعائره، وبهذا لن يكون للوطن الإسلامي حدود جغرافية وإنّا حدوده وثغوره هي العقيدة الإسلامية التي لا تحدّ بزمان ولا مكان.

وإنّ الوطن المذموم في الروايات يعني الوطن الذي يَحُول بين الإنسان وأهداف فيسلبه كرامته أو حريته أو أمنه أو العدالة أو حقاً من حقوقه، أو يعني الوطن الذي يَحْرِمُ الإنسان من حاجيّاته الطبيعية من رفاه العيش.

وإنّ الوطن الذي لا هو مذموم ولا ممدوح وغالباً يأتي بصيغة موطن أو مواطن يعني الحيز المكاني أو الزماني أو الموضوعي، وسواء كان في الدنيا أو البرزخ أو الآخرة.

وبعد هذا البيان يمكننا أن نقرأ كلّ الروايات الواردة عن الوطن بعين هذه البصيرة التي تهدى إلى نور الحقيقة.

قال أمير المؤمنين عَلِيتَكِير: «الْغِنَى فِي الْغُرْبَةِ وَطَنَّ وَالْفَقْرُ فِي

الْوَطَن غُرْبَةٌ »(١).

وقال عَلَيْتَ إِلاَّ: «الْفَقِيرُ فِي الْوَطَنِ مُمْتَهَنَّ »(٢).

وقال عَلَيْكَ « لَيْسَ فِي الْغُرْبَةِ عَارٌ، وَإِنَّمَا الْعَارُ فِي الْوَطَنِ الِافْتِقَارُ»(٣).

وقال عَلَيْتَ إِنَّ : «شَرُّ الْأَوْطَانِ مَا لَمْ يَأْمَنْ فِيهِ الْقُطَّانُ »(٤).

وقال عَلَيْتُلَادِ: «عُمِّرَتِ الْبُلْدَانُ بِحُبِّ الْأَوْطَانِ»(°).

وقال عَلَيْكَ إِذَ: «الْعَقْلُ فِي الْغُرْبَةِ قُرْبَةٌ، الْحُمْقُ فِي الْوَطَنِ غُوْبَةٌ (٦).

وقال عَلِيتَ إِذَ المِنْ كَرَم الْمَرْءِ بُكَاؤُهُ عَلَى مَا مَضَى مِنْ زَمَانِهِ وَحَنِينُهُ إِلَى أَوْطَانِهِ وَحِفْظُهُ قَدِيمَ إِخْوَانِهِ »(٧).

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة، حكمة ٥٦.

<sup>(</sup>٢) غرر الحكم ودرر الكلم، ص ٧٦.

<sup>(</sup>٣) غرر الحكم ودرر الكلم، ص ٥٦٠.

<sup>(</sup>٤) غرر الحكم ودرر الكلم، ص ٤١٠.

<sup>(</sup>٥) تحف العقول، ص ٢٠٧.

<sup>(</sup>٦) غرر الحكم ودرر الكلم، ص ٦٩.

<sup>(</sup>٧) بحار الأنوار، ج٧١، ص ٢٦٤.

وقال عَلَيْتُ إِذْ: «مِنْ ضِيقِ الْعَطَنِ (١) لُزُومُ الْوَطَنِ »(٢).

قال الإمام زين العابدين عَلَيْكُلِدِّ: «اللَّهُمَّ أَعْطِنِي... الأَمْنَ فِي الوَطَنِ» (٣).

قال الرسول عَلَيُّ: «يا عَلَيُّ: لا خَيرَفي... الوَطَنِ إلَّا مَعَ الأَمنِ وَالسُّرورِ»(٤).

عن أمير المؤمنين عَلَيَّ أنَّه قال: «لَا خَيْرَ فِي الْوَطَنِ إلَّا مَعَ الْأَمْن وَالْمَسَرَّةِ» (٥).

قال الإمام الرضا عَلَى اللَّهُمَّ وَصَلِّ عَلَى وُلَاةِ عُهُودِهِ... اللَّهُمَّ وَصَلِّ عَلَى وُلَاةِ عُهُودِهِ... الَّذِينَ سَلَوْا عَنِ الْأَهْلِ وَالْأَوْلَادِ، وَتَجَافَوُا الْوَطَنَ، وَعَطَّلُوا الْوَثِيرَ ('') مِنَ الْمِهَادِ، قَدْ رَفَضُوا تِجَارَاتِهِمْ، وَأَضَرُّوا بِمَعَايِشِهِمْ، وَفُقِدُوا فِي أَنْدِيَتِهِمْ بِغَيْرِ غَيْبَةٍ عَنْ مِصْرِهِمْ، وَحَالَفُوا ('') الْبَعِيدَ مِمَّنْ عَاضَدَهُمْ أَنْدِيَتِهِمْ بِغَيْرِ غَيْبَةٍ عَنْ مِصْرِهِمْ، وَحَالَفُوا ('') الْبَعِيدَ مِمَّنْ عَاضَدَهُمْ

<sup>(</sup>١) العَطَـنُ: مَـبَرْكُ الإبـل ومَربِـصُ الغنـم عنـد المـاء، وضَرَبَ فـلانٌ بعَطَـن: روَّى إِبلَـهُ ثـمَّ أقـام عـلى المـاءِ.

ضرب القوم بعطن إذا أناخوا حول الماء بعد السقي، ومن المستعار: فلان واسع العطن إذا كان رحب الذراع، واسع الصّبر والحيلة عند الشدائد، سَخِيٌّ كثيرُ المالِ.

<sup>(</sup>٢) غرر الحكم ودرر الكلم، ص ٦٧٢.

<sup>(</sup>٣) مصباح المتهجد وسلاح المتعبد، ج٢، ص ٥٩٥.

<sup>(</sup>٤) بحار الأنوار، ج٧٤، ص٥٨.

<sup>(</sup>٥) الاختصاص، ص ٢٤٤.

<sup>(</sup>٦) فِرَاشٌ وَثِيْرٌ : وَطِيءٌ، ليّــنٌ، وكلّ شيء جلست عليه أَو نمت عليه فوجدته وطيئاً فهـو وَثِير.

<sup>(</sup>٧) حالف فلاناً: لازمه، الحليف: كلِّ شيء لزم شيئاً فلم يفارقه.

عَلَى أَمْرِهِمْ، وَخَالَفُوا الْقَرِيبَ مِمَّنْ صُدَّ عَنْ وِجْهَتِهِمْ، وَائْتَلَفُوا بَعْدَ التَّدَابُرِ وَالتَّقَاطُع فِي دَهْرِهِمْ، وَقَطَعُوا الْأَسْبَابَ الْمُتَّصِلَةَ بِعَاجِل حُطَام مِنَ الدُّنْيَا... وَامْ لَأْبِهِمْ كُلَّ أَفُقٍ مِنَ الْآفَاقِ وَقُطْرِمِنَ الْأَقْطَارِ قِسْطاً وَعَدْلًا وَرَحْمَةً وَفَضْلًا ١٠٠

ومن دعاء الإمام الحسن العسكري عَلِيتُلا في قنوته وقد أمر أهل قم بذلك: «الْحَمْدُ اللهِ شَاكِراً لِنَعْمَائِهِ... الَّذِينَ سَلَوْا عَن الْأُهْلِ وَالْأَوْلَادِ وَجَفَوُا الْوَطَنَ »(٢).

قال الرسول عَلَيْ : «يَا عَلِيُّ إِنَّ اللهَ تَعَالَى أَشْهَدَكَ مَعِي فِي سَبْعَةِ مَوَاطِنَ »(٣).

وقال ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ إِنِّي رَأَيْتُ اسْمَكَ مَقْرُوناً بِاسْمِي فِي أَرْبَعَةِ مَوَاطِنَ »(٤).

قال أمير المؤمنين عَليتًا في الحديث المشتمل على مواطن يوم القيامة: «ثُمَّ يَجْتَمِعُونَ فِي مَوْطِنِ فَلَا يَزَالُونَ يَبْكُونَ الدَّمَ »(٥). وقال عَلَيْتُ إِذْ: (لُعِنَ أبوسفيان في سبعة مواطن ١٦٠٠).

<sup>(</sup>١) جمال الأسبوع بكمال العمل المشروع، ص: ١٨ ٥-١٩٥.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار، ج٨٢، ص ٢٢٩.

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار، ج١٨، ص ٣٨٨.

<sup>(</sup>٤) بحار الأنوار، ج١٨، ص ٣٨٩.

<sup>(</sup>٥) بحار الأنوار، ج٠٩، ص ١٣٣.

<sup>(</sup>٦) غرر الاخبار، ص ٢٤٤.

وقال عَلَيْتُلاد: «إِنَّ اللهَ عَزَّوَجَلَّ يَمْتَحِنُ الْأَوْصِيَاءَ فِي حَيَاةِ الْأَنْبِيَاءِ فِي حَيَاةِ الْأَنْبِيَاءِ فِي سَبْعَةِ مَوَاطِنَ »(١).

قال أبو عبد الله عَيَّا : «إِذَا أَرَدْتَ زِيَارَةَ الْحُسَيْنِ عَيَّا فَزُرُهُ وَأَنْتَ حَزِينٌ مَكْرُوبٌ شَعِثٌ مُغْبَرٌ جَائِعٌ عَطْشَانُ وَسَلْهُ الْحَوَائِجَ وَأَنْتَ حَزِينٌ مَكْرُوبٌ شَعِثٌ مُغْبَرٌ جَائِعٌ عَطْشَانُ وَسَلْهُ الْحَوَائِجَ وَانْصَرِفْ عَنْهُ وَلَا تَتَّخِذْهُ وَطَناً »(٢).

قال الإمام على عَلَيْتُلاِ في صفة الموتى: «أَوْحَشُوا مَا كَانُوا يُوطِنُونَ وَأَوْطَنُوا مَا كَانُوا يُوحِشُونَ»(٣).

وقال عَلَيْتَكِرُ فِي صفة الموتى أيضاً: ﴿لَا يَسْتَأْنِسُونَ بِالْأَوْطَانِ وَلَا يَتْوَاصَلُونَ تَوَاصُلَ الْجِيرَانِ ﴾(١).

وقال عَلَيَتَهِ فِي صفة الدنيا: «وَ لَنِعْمَ مَحَلُّ مَنْ لَمْ يُوطِّنْهَا مَحَلُّ مَنْ لَمْ يُوطِّنْهَا مَحَلًّا»(٥).

قال الإمام على عَلَيْ الْأَوْهُمْ قَبْلَ أَنْ يَغْزُوكُمْ، فَوَاللهِ مَا غُزِيَ قَوْمُ قَبْلَ أَنْ يَغْزُوكُمْ، فَوَاللهِ مَا غُزِيَ قَوْمٌ قَطُ فِي عُقْرِ دَارِهِمْ إلّا ذَلُوا، فَتَوَاكَلْتُمْ وَتَخَاذَلْتُمْ حَتَّى شُنَّتُ عَلَيْكُمُ الْأَوْطَانُ "(').

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار، ج٣٨، ص ١٦٨.

<sup>(</sup>٢) الكافي، ج٤، ص ٥٨٧.

<sup>(</sup>٣) نهج البلاغة، خطبة ١٨٨.

<sup>(</sup>٤) نهج البلاغة، خطبة ٢٢٦.

<sup>(</sup>٥) نهج البلاغة، خطبة ٢٢٣.

<sup>(</sup>٦) الكافي ج٥، ص٥.

# روي: «حُبُّ الْوَطَنِ مِنَ الْإِيمَانِ»(١).

(١) ذُكرت جملة «حُبُّ الْوَطَنِ مِنَ الْإِيمَانِ» في بعض المصادر الشيعية دون ان يُذكر للما سند، منها:

سفينة البحار، ج٨، ص ٥٢٥:

قال المصنف: "قال شيخنا الحرّ العاملي قدّس سرّه في مقدّمة كتاب (أمل الامل): قد عزمنا على تقديم ذكر علماء جبل عامل على باقي علمائنا المتأخّرين لوجوه، أحدها قضاء حقّ الوطن لما رُوي "حبّ الوطن من الإيمان»..».

منهاج البراعة في شرح نهج البلاغة، ج٢١، ص: ٣٩٤:

قال المصنف: «و قد رُوي في الحديث «حبّ الوطن من الإيمان»..».

مستدرك سفينة البحار، ج١٠ ص٥٧٥:

نقل الكلام المذكور سابقاً في سفينة البحار

أعيان الشيعة، ج ١، ص ٣٠١:

ذكر المقولة دون أن يذكر سندها تحت عنوان المختار من كتاب الشهاب للبحراني ومن تحف العقول للحسن بن شعبة الحلبي وغيرهما من حكمه القصيرة الكشكول للشيخ البهائي، ج ١، ص ٢٤٦:

قال المصنف: «... وهو المراد بقوله عَلِيَهِ حب الوطن من الإيمان..» دون أن يذكر لها مصدر.

الخزائن للنراقي، ص ٤٨٧ و٢٨٥.

وقد أشار مجموعة من العلام والمحققين إلى أنّ هذه المقولة لم توجد في المصادر الحديثية المعتبرة، كما أنّها لم تُذكر في المصادر القديمة، وأمّا من أوردها من المتأخرين فقد أوردها مرسلة.

# وقفة تأمل في رواية «حبّ الوطن من الإيمان»

21

### روي عن النبي عليه أنه قال: «حُبُّ الْوَطَنِ مِنَ الْإِيمَانِ»(١).

إنَّ هـذا الحديث كثير ما تتناقله وتسطَّره ألسن وأقبلام خفافية الليل والظلام الذين لا يتمكنون من السباحة الاجتماعية والسياسية والفكرية إلَّا في فكر ونظريات الليل والظلام لتثبيت نظرية باطلة أو تدعيم فكرة جاهلية.

إنَّ هـؤلاء هـم الشـعراء الذيـن يتَّبعهـم الغـاوون، وتراهـم يخوضون فيا يجهلون، ويدَّعون العلم با لا يعلمون، فيسحرون أعين السنج وآذان البلهاء (٢) من الناس بمكر الإفك، وقول الـزور مـن خـلال أخطبوط إعـلام الطاغـوت؛ إنَّ هؤ لاء الشـعراء هـم المنظِّرون لرجـس الوطنيـة، وهـم الذيـن ينسـجون لهـا فلسـفةً أوهَنَ من بيت العنكبوت ليُرضوا بها أربابهم من الطواغيت، وكأن الوطنية إلة لابد أن يُعبد من دون الله، وأمّا عقيدتهم في الأخوة الإيهانية ووحدة الأمّة الإسلامية فهي عندهم أوهام وخرافات وأساطير.

<sup>(</sup>١) سفينة البحار، ج٨، ص ٥٢٥.

<sup>(</sup>٢) جمع أبله.. يقال هو رجلٌ أَبْلَه: مَنْ كان بعقلِهِ ضَعفٌ، وغلبت عليه الغفلة.

ولكنهم سيحملون يوم القيامة على ظهورهم أوزارهم من الفلسفة الوطنية، وأوزار الببغاوات الذين اتبعوهم بتعمية عقولهم، وصفقوا لهم من دون عِلْم ولا دليل ولا بصيرة ولا برهان، إنّ المصير الذي ينتهي إليه دعاة الوطنية وأتباعهم هو الخري والسوء، ودخول أبواب جهنم لتكون مثوى لتكبرهم وعدم تراجعهم عن فكر الضلال؛ وأمّا المصير الذي ينتهي إليه دعاة الأخوة الإيمانية، ووحدة الأمّة الإسلامية فهو دار ووطن المتقين جنات عدن لهم فيها ما يشاؤون.

يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿إِلَّهُكُمْ إِلَهٌ وَاحِدٌ فَالَّذِينَ لاَ يُؤْمِنُونَ بِالآخِرَةِ قُلُوبُهُم مُّنكِرَةٌ وَهُم مُّسْتَكْبِرُونَ \* لاَ جَرَمَ أَنَّ اللهَ يَعْلَمُ مَا يُسِرُّونَ وَمَا يُعْلِنُونَ إِنَّهُ لاَ يُحِبُّ الْمُسْتَكْبِرِينَ \* وَإِذَا قِيلَ لَهُم مَّاذَا أَنزَلَ رَبُّكُمْ قَالُواْ أَسَاطِيرُ الأَوَّلِينَ \* لِيَحْمِلُواْ أَوْزَارَهُمْ كَامِلَةً يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَمِنْ أَوْزَارِ الَّذِينَ يُضِلُّونَهُم بِغَيْرِعِلْمِ أَلاَ سَاء مَا يَزِرُونَ \* قَدْ مَكَرَالَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَأَتَى اللهُ بُنْيَانَهُم مِّنَ الْقَوَاحِدِ فَخَرَّ عَلَيْهِمُ السَّقْفُ مِن فَوْقِهِمْ وَأَتَاهُمُ الْعَذَابُ مِنْ حَيْثُ لاَ يَشْعُرُونَ \* ثُمَّ يَوْمَ الْقِيَامَةِ يُخْزِيهِمْ وَيَقُولُ أَيْنَ شُرَكَآئِيَ الَّذِينَ كُنتُمْ تُشَاقُّونَ فِيهِمْ قَالَ الَّذِينَ أُوتُواْ الْعِلْمَ إِنَّ الْخِزْيَ الْيَوْمَ وَالْشُوءَ عَلَى الْكَافِرِينَ \* الَّذِينَ تَتَوَفَّاهُمُ الْمَلائِكَةُ ظَالِمِي أَنفُسِهِمْ فَأَلْقَوُا السَّلَمَ مَا كُنَّا نَعْمَلُ مِن سُوءٍ بَلَى إِنَّ اللهَ عَلِيمٌ بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ \* فَادْخُلُواْ أَبْوَابَ جَهَنَّمَ خَالِدِينَ فِيهَا فَلَبِنْسَ مَثْوَى الْمُتَكَبِّرِيْنَ \* وَقِيلَ لِلَّذِينَ اتَّقَوْاْ مَاذَا أَنزَلَ رَبُّكُمْ قَالُواْ خَيْراً لِلَّذِينَ أَحْسَنُواْ فِي هَذِهِ الدُّنْيَا حَسَنَةٌ وَلَدَارُ الآخِرَةِ خَيْرٌ وَلَنِعْمَ دَارُ الْمُتَّقِينَ \* جَنَّاتُ عَدْنٍ يَدْخُلُونَهَا تَجْرِي مِن تَحْتِهَا الأَنْهَارُ لَهُمْ فِيهَا مَا يَشَاَؤُونَ كَذَلِكَ يَجْزِي اللهُ الْمُتَّقِينَ \* الَّذِينَ تَتَوَفَّاهُمُ الْمَلاَئِكَةُ طَيِّبِينَ يَقُولُونَ كَذَلِكَ يَجْزِي اللهُ الْمُتَّقِينَ \* الَّذِينَ تَتَوَفَّاهُمُ الْمَلاَئِكَةُ طَيِّبِينَ يَقُولُونَ سَلامٌ عَلَيْكُمُ ادْخُلُواْ الْجَنَّةَ بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ (١).

إنّ خفافيش الليل والظلام يتخذون رواية «حبّ الوطن من الإيمان» قاعدة لبناء السقف لفلسفة الولاء للوطن والوطنية، ليمكروا كما مكرت الخفافيش من قبلهم وليخدعوا ويغرروا به الهمج الرعاع من الناس.

إنّنا نبشرهم بأنّ هذا الحديث موضوعٌ ولا أصل له (۲)، فلا يوجد كتاب واحد يعنْعن رواة هذا الحديث عن رسول الله عنه فكلّ مَنْ نقله قال: روي، ولكن مَنْ الراوي؟ ومَنْ روى عنه أو عن الذي روى عنه وهكذا؟ لا أحد يعرف راوياً واحداً غير روي ".

فالحديث مرفوعٌ بل البعض من الشيعة رفعه دون معرفة المروي عنه هل هو الرسول أو أحد الأئمة، لا يعرف! فلا يوجد أصل معتبر لهذا الحديث يُعْتَمد عليه للاحتجاج به؛ فالحديث ساقط عن الاعتبار سنداً وعن الحجية ظشرعاً عند

<sup>(</sup>١) النحل، ٢٢-٣٢.

<sup>(</sup>٢) راجع الهامش ١ : ص ٢٢٠.

<sup>(</sup>٣) الرَّوِيُّ : الضعيفُ.

جميع علياء الطوائف الإسلامية من دون استثناء (۱)، وجهذا نقتلع بنيان الوطنية من القواعد ليخرعلى خفافيش الليل والظلام سقف الوطنية من فوقهم، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿قَدْ مَكَرَ النَّهِ مِن فَرْتِع مِن فَرْقَهُم مِن الْقَوَاعِدِ فَخَرَّ عَلَيْهِمُ السَّقْفُ مِن فَوْقِهِمْ وَأَتَاهُمُ الْعَذَابُ مِنْ حَيْثُ لاَ يَشْعُرُونَ ﴾ (۱).

ولو سلمنا جدلاً بصدور الحديث عن الرسول عن الحجيّة ، وغضضنا النظر عن سند الحديث وأنه ساقط عن الحجيّة

(١) قال الصغاني في (الموضوعات): موضوع، وقال السخاوي في (المقاصد الحسنة): لم أقف عليه.

قُال الألباني في (الضعيفة) عند حديث (حب الوطن من الايهان): موضوع، كها قال الصغاني وغيره، ومعناه غير مستقيم

قال بدر الدين الزركشي الشافعي: لم أقف عليه. [ الدرر المنتشرة : ص ١٩٧]

وقال شمس الدين السخاوي : لم أقف عليه. [ المقاصد الحسنة : ص ١٠٠]

وقال جلال الدين السيوطي : لم أقف عليه. [ الدرر المنتشرة ]

وذكره الفتني (٩٨٦هجرية) في تذكرة الموضوعات [ ١١ / ١ ] ونقل كلام الحافظ السيخاوي.

وقال الغزي أحمد بن عبد الكريم: ليس بحديث. [ الجد الحثيث في بيان ما ليس بحديث: ص ٨٥]

وذكره أبو المحاسن القاوقجي في [اللؤلؤ المرصوع فيها لا أصل له أو بأصله موضوع] ونقل كلام السخاوي والزركشي.

وقال الزرقاني في [مختصر المقاصد الحسنة: ص ٣٦١]: لا أعرفه.

وقال علي القاري الهروي: لا أصل له عند الحفاظ. [المصنوع في معرفة الحديث الموضوع: رقم ١٠٦]

وقال محمد الأمير المالكي: لم يُعرف. [ النخبة البهية في الأحاديث المكذوبة على خير البرية: ص ٥٢ رقم : ١٠٩]

وقال أبو عبد الرحمن الحجوري: حديث باطل. [شرح لامية ابن الوردي: ص ١٥٤]

(٢) النحل، ٢٦.

والاعتبار، وبحثنا الجانب الدلالي للحديث بمعية الآيات القرآنية، والروايات الواردة من أهل بيت النبوة النيِّيِّلا فسوف نصل إلى الأمور التالية:

١. إنَّ الحبِّ الذي يغرسه الوحيى في قلوب متَّبعيه هو الحب الذي ينبعث من الفطرة السليمة، وينسجم مع العقل الرشيد، والإيد أن يكون حياً ذا أهداف سامية و فو ائد نامية، وليس حياً عشاً يتوليد من الأهواء أو الشهوات، أو منافياً لقيم الإسلام أو مبادئه، فيكون حياً ناقضاً للأخوة الإيمانية أو وحدة الأمّـة الإسلامية؛ ولذلك لا يمكن أن يكون المراد بالوطن في الحديث هو التراب بها هو تراب في المساحة الجغرافية التي وُلِد الإنسان عليها أو عاش فيها لأنَّه لا قيمة تفضيلية لها في المنظومة الشرعية إلى درجية يجعل الشارع المقدس حبّها من الإيمان، ومن دون هذا الحب يكون إيمان المؤمن ناقصاً، وإنّما المراد بحب الوطن في الحديث هو حب الوطن الإسلامي الـذي يتجـاوز ويتعـالي عـلى الجغرافيـا والتاريـخ، ولا يمكـن أن مُحَدَّ مها.

وإنَّا هو الوطن الإسلامي بها يجسَّده من منظومة قيمية متكاملة وشاملة لجميع أهداف الإنسان وأبعاده وحاجياته، لأن الإنسان هو الأصل بعد أصالة القيم الرسالية، ولابد أن تكون كلِّ الأشياء والموجودات بيا فيها الوطن من أجل

الإنسان وفي خدمته؛ فحب هكذا وطن وحفظه والدفاع عنه هـ و حبٌّ وحِفظٌ للقيم الإسلامية والإنسانِ ودفاعٌ عنها ولذلك يكون حبّه من عمق الإيان.

وأمّا إذا كان الوطنُ وطنَ الشرك والكفر والنفاق، أو وطن الظلم والجور والعدوان والطغيان، فإنَّ حب هذا الوطن من جنسه كفر أو نفاق أو ظلم أو عدوان، وليس من الإيمان في

٢. وإذا غضضنا النظر عن تعاليم الشريعة وأهدافها، فلا مناص لنا إلَّا بتفسير حيب الوطن بمعنى حيب أهل الوطن الذين تحلُّوا بالعدل والإحسان وفعل الخسرات، أو الأماكن المقدسة في الوطن كالكعبة المشرفة والمسجد الحرام في مكة المكرمة، وحملُ الوطن في الرواية على الوطن اللغوي العرفي، وهو المحل الذي يقيم فيه الإنسان بحدود جغرافية محدودة؛ وهكذا وطن لا يمكن فطرياً أن يجبه الإنسان إلَّا إذا وجد فيه بقعة مباركة تربطه بالله سبحانه وتعالى، أو وجد الأمن والسلامة فيه، ووجد إحسان أهل الوطن إليه، وتمكّن فيه غالباً من تحقيق أهداف وحاجباته ومصالحه، كما يقول الرسول عَنْ أَحْسَنَ إِلَيْهَا الْقُلُوبُ عَلَى حُبِّ مَنْ أَحْسَنَ إِلَيْهَا وَبُغْض مَنْ أَسَاءَ إِلَيْهَا»(١)، وفي الحديث: «البلاد بلاد الله، والعباد

<sup>(</sup>١) تحف العقول، ص ٣٧.

#### عباد الله؛ فحيثما أصبت خيراً فأقم »(١).

ومع ذلك لا يكون حب هذا الوطن من الإيان إلّا إذا تجسّد الحب بالعمل الاجتهاعي من صلة الرحم، وكفالة اليتيم، وإعانة الضعيف، وإطعام الفقير، والإحسان لأهل الوطن، والتصدّي لحل مشاكلهم وتسهيل حاجياتهم، وتجسّد بالعمل الرسالي، من تطهير البيئة الاجتهاعية من الانحرافات السلوكية والفكرية، وغرس الرؤى الرسالية والمبادئ السهاوية، والأفكار الإسلامية والمعارف الإلهية في قلوب أهل الوطن ليهتدوا إلى الصراط المستقيم، وهذا هو المراد من الحب في الحديث وليس المراد بالحب الوطن أبداً.

<sup>(</sup>١) نهج الفصاحة، ص ٣٧٧.

**البصيرة القرآنية** للوطنية والوحدة الوطنية والولاء الوطني

الوطنية والوحدة الوطنية والولاء الوطني عنوان يكثر تداوله، وكأنه الضرورة التي تحقق الأمن والسعادة والرفاه للإنسان، ومن يخالف أو يعارض الوطنية والوحدة الوطنية والولاء الوطنية والولاء الوطنية والعمالة للخارج؛ والعمالة الوطنية والوحدة الوطنية والولاء الوطني سلاحاً وأمست الوطنية والوحدة الوطنية والولاء الوطني سلاحاً ترفعه السلطة السياسية في وجه معارضيها لقمعهم، وأمسى الوطن كأنه إله يعبد من دون الله تعالى؛ ولذلك يجب على المواطن أن يُعلن الولاء للوطن، ويغرد في كل أقواله وأفعاله المواطن أن يُعلن الولاء للوطن، ويغرد على أنغام الوطن، ويجاهد ويضحي بماله ونفسه وعقيدته فداء للوطن.

ونسج المفكرون استجابة لشهوة الحاكم، وطاعة لهوى السلطان النسيج تلو النسيج لنسج نظرية وفلسفة عن الوطن والوطنية والوطنية والوطنية والوطنية والوطنية والوطنية والوطنية والوطنية المسوخة تُنظّر الزعامات وبعض النُّخب وبعض المعارضة المسوخة تُنظّر للوطنية تقليد الببغاء، وباتوا للوطنية تقليد الببغاء، وباتوا ملكيين أكثر من الملك، وكأن الوطنية وحي منزل من الساء لابد من الصدع والتبشير بها، وتكلّفوا ليَّ الروايات وتأويل

الآيات بزيع القلب لتأييد بل وإيجاب الوطنية والوحدة الوطنية والولاء الوطنية والوطنية والوطنية والوطنية والوطنية والوطنية والوطنية والوطنية والمعارضة وليستجدوا بعض فضلات السلطة السياسية لتُزكم وتلوّث ما بقي من رؤاهم وسلوكياتهم، وليُثبِتوا ما يستحيل تصديقه وهو الولاء للسلطة السياسية، ولكن ما عسانا أن نقول لهم إلّا ما قاله سبحانه وتعالى: ﴿ وَلَن تَرْضَى عَنكَ الْيَهُودُ وَلاَ النَّصَارَى حَتَّى تَتَبِعَ مِلْتَهُمْ قُلْ إِنَّ هُدَى اللهِ هُوَ اللهِ مَن اللهِ مِن وَلِينِ النَّهُ مِن وَلِي اللهِ مِن وَلِينِ وَلاَ نَصِيرٍ ﴿ وَلَا نَصِيرٍ اللهِ مِن اللهِ مِن وَلِي وَلاَ نَصِيرٍ ﴿ وَلاَ اللهِ مِن وَلِي اللهِ مِن وَلِي وَلاَ نَصِيرٍ ﴿ وَلاَ نَصِيرٍ ﴿ وَلاَ لَا عَلْمَ مَا لَكُ مِنَ اللهِ مِن وَلِي وَلاَ نَصِيرٍ ﴿ وَلاَ نَصِيرٍ ﴿ وَلَا لَا عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ مَا لَكُ مِنَ اللهِ مِن وَلِي وَلاَ نَصِيرٍ ﴿ وَلاَ نَصِيرٍ ﴿ وَلِهُ اللَّهِ لَهُ وَلَا لَا النَّالَ النَّهُ مِن وَلِي النَّالَةُ مِن وَلِي اللَّهِ مِن وَلِي النَّالِي وَلَا النَّالَةِ لَهُ وَالْتُ اللَّهُ مِن وَلِي اللَّهُ مَا لَكُ مِنَ اللهِ مِن وَلِي وَلاَ نَصِيرٍ ﴿ وَلِلْ النَّهُ مِن وَلِي السلَّالِي اللَّهُ مِن وَلِي النَّالَةُ مِن وَلِي اللَّهُ مِن وَلِي النَّوْلَةُ وَلَى اللَّهُ مَا لَكُ مِنَ اللَّهُ مِن وَلِي النَّهُ مِن وَلَهُ مُنْ وَلِي النَّهُ مِنْ وَلَهُ وَا اللَّهُ مِنْ وَلِي النَّهُ اللَّهُ مِنْ وَلِي النَّهُ مِنْ وَلِي النَّهُ مِنْ وَلَا لَا النَّهُ مِنْ وَلِي النَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِن وَلِي النَّهُ اللَّهُ مِن وَلِي النَّالِي النَّهُ اللَّهُ مِن وَلَهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ ال

ودون رضاهم خرط القتاد<sup>(۲)</sup>، وتبليط البحار لأنّ رضاهم يستحيل أن يتحقق إلّا ببيع الدين والانسلاخ من العقيدة، ولا يرغب في المستحيل إلّا الجاهل كها يقول أمير المؤمنين عَلَيكَلِيّ: «رَغْبَتُكَ فِي الْمُسْتَحِيل جَهْلٌ»(٣).

والسؤال المحرج للسلطة السياسية إذا كانت تملك ذرة من الحياء لتشعر بالحرج، وكلّ الزعامات والنخب والمعارضة المسوخة التي تنقنق أو تنبح بالوطنية والوحدة الوطنية

<sup>(</sup>١) البقرة، ١٢٠.

<sup>(</sup>٢) دونه خَرْط القَتَاد: مثلٌ يُضرب للشيّء لا يُنال إلّا بمشقّة عظيمة.

و خَرَطَ في حديثه: كَذَبَ.

القَتادُ: نبات صلب له شوك كالإبر من الفصيلة القرنية، ويسمى في السودان: الخَشَّاب، ومنه يستخرج أجود الصمغ ومن بعض أنواعه يُستخرَجُ الكثيراء.

<sup>(</sup>٣) غرر الحكم ودرر الكلم، ج١، ص ٣٨٦.

والولاء الوطني؛ هو:

ما هو التعريف الدقيق والواضح للوطنية والوحدة الوطنية والولاء الوطني؟ وما هو المقصود منها؟

\* هــل الوطنيــة والوحــدة الوطنيــة والــولاء الوطنــي هــي الــو لاء للســلطة السياســية؟

وبالتالي تقزيم وانكهاش وتذويب المجتمع أجمع في شخص الحاكم الطاغي أو الطغمة الحاكمة، وهذا يعني عبودية الجميع لهوى الحاكم الطاغي أو الطغمة الحاكمة، وبالتالي على الجميع أن يقبل العبودية إشباعاً لشهوة الحاكم الطاغي أو الطغمة الحاكمة.

\* أم أنّ الوطنية والوحدة الوطنية والولاء الوطني هي الإيان والالتزام بدستور فُصِّلَ وخِيْطَ على مقاس ولباس الحاكمة؟

\* أم أنّ الوطنية والوحدة الوطنية والولاء الوطني هي تذويب المعتقدات والمذاهب في مذهب وعقيدة الطاغوت الذي يمسك بالسلطة؟

\* أم أنّ الوطنية والوحدة الوطنية والوطني هي الخترال كلّ مكونات الشعب وأطيافه وتاريخه في همجية سلطة الطاغوت المتخلفة والرجعية?

\* أم أنّ الوطنية والوحدة الوطنية والولاء الوطني هي الخنوع والعبودية لقبيلة سلطة الطاغوت، والتي أبرز خصالها الجهل والطغيان، والتبع للتخلف والانحطاط؟

\* أم أنّ الوطنية والوحدة الوطنية والولاء الوطني هي الإيسان والالتزام بدستور يحقق الكرامة والعدالة والحرية والأمن للجميع؛ فأين هذا الدستور؟

\* أم أنّ الوحدة الوطنية هي روابط ونسيج اجتماعي يشترك في التطلعات والأهداف، أو لا أقل يشترك في تبادل الإحساس والشعور بالمساواة الإنسانية، فأين هذا المجتمع؟

\* والسؤال الآخر: ما هي الدواعي التي تحتّم علينا الوطنية والوحدة الوطنية والولاء الوطني؟

- \* هل هي الرؤية المشتركة؟ وما هي هذه الرؤية؟
- \* أم هو المصير المشترك؟ وما هو هذا المصير المشترك؟
- \* أم هي الثروة المشتركة؟ وما هي هذه الثروة المشتركة؟
- \* أم هي المصلحة المشتركة؟ وما هي المصلحة المشتركة؟
- \* أم هي العقيدة المستركة؟ وما هي العقيدة المستركة التي اختصت بها بعض أرض الجزيرة العربية دون باقى الأمصار؟ كلُّ ذلك لا وجود له ولا لأشباهه، ولم يبقَ داع للوطنية والوحدة الوطنية والولاء الوطني إلّا الأوهام التي لا تنمحي

من أذهان وتفكير أصحاب السلطة والمصالح الذاتية التي تكترش (١) على حساب عموم الناس من جانب، والسراب الذي يعشعش في أذهان وتفكير المنسلخين والمنهزمين من جانب آخر.

لاريب أنّ الوطنية والوحدة الوطنية والولاء الوطني التي ينبح بها أهل السلطة السياسية وعشاقها ليس المراد منها الوحدة التي تَكُون لبنة وعتبة لبناء وحدة الأمّة الإسلامية، وليس المراد منها حتى الوحدة لحدود جغرافية، كما أنّه ليس المراد منها وحدة الوطن بالمعنى اللغوي والعرفي.

وإنّها المراد منها الوحدة التي تحقق الولاء السياسي للسلطة الحاكمة الظالمة، أو النظام الحاكم الطاغي والتبعية والخضوع له.

ولأن الوطن أُختُزِلَ في الحاكم الطاغي أو السلطة السياسية أمسى الوطن هو الطاغي والطاغي هو الوطن، واندك كلّ من الطاغي والوطن في الآخر، فلا وطن من دون الطاغي ولا طاغي من دون الوطن بل إنّ الوطن وما فيه ما هو إلّا ملك الطاغي والناس عبيد له؛ ولذلك يَرفِض الطاغي كلّ دعوات الإصلاح ويبطش بالمصلحين ويستهزئ بهم، لأن

<sup>(</sup>١) من الكرش: البطن الضخم، ورجل أَكْرَشُ: عظيم البطن، اسْتَكْرَش: عظمت كَرِشُه.

دعوات الإصلاح تتناقض وملكيته المزعومة للوطن وما فيه، وبدعوات الإصلاح سيتحرّر الوطن من ملكية وتسلّط الطاغي واستبداده.

ومن أجل بقاء تسلط الطاغي على رقاب العباديقوم باختلاق مقارنة مغلوطة بينه وبين المصلحين، ليوهم الناس بأنه هو الإله والسيد على هذا الوطن ولا يوجد إله وسيد غيره، فهو الذي يملك الوطن وما فيه من خيرات، فالجيال والبحار والصحراء والسراري وما فيها من النفط والمعادن والخسرات كلها ملك له، وبالتالي فهو الذي رزق ويرزق المواطنين رزقهم ولا رازق سواه، وأمّا المصلحون فلا يملكون مالاً يُقَوِّمُون به اقتصاديات الوطن، ولا يملكون جيشاً من المرتزقة يحمى الوطن -وهو الطاغي- من المعارضة الداخلية، ولا يملكون رجال أمن ومخابرات من الممسوخين يردعون من يفكر أو يحلم بتجاوز الطاغي، ولأنّ الناس تنظر إلى الأمور من خلال شهوة بطنها «اقتصاديات» ومن خلال هاجس الخوف والرعب «الترهيب الأمني» يتمكن الطاغي من الاستخفاف بعقولهم واستعبادهم.

فالوطن هو الحاكم الطاغي، والوطنية والوحدة الوطنية والولاء الوطني تعني الطاعة والعبودية للحاكم الطاغيي، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا مُوسَى بِآيَاتِنَا إِلَى فِرْعَوْنَ وَمَلَئِهِ فَقَالَ إِنِّي رَسُولُ رَبِّ الْعَالَمِينَ \* فَلَمَّا جَاءهُم بِآيَاتِنَا إِذَا هُم مِّنْ آيَةٍ إلّا هِيَ أَكْبَرُمِنْ أُخْتِهَا وَأَخَذْنَاهُم مِّنْ آيَةٍ إلّا هِيَ أَكْبَرُمِنْ أُخْتِهَا وَأَخَذْنَاهُم بِالْعَذَابِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ \* وَقَالُوا يَا أَيُّهَا السَّاحِرُ ادْعُ لَنَا رَبَّكَ بِمَا عَهِدَ عِندَكَ إِنَّنَا لَمُهْتَدُونَ \* فَلَمَّا كَشَفْنَا عَنْهُمُ الْعَذَابَ إِذَا هُمْ يَنكُثُونَ \* وَنَادَى فِرْعَوْنُ فِي قَوْمِهِ قَالَ يَا قَوْمِ أَلَيْسَ لِي مُلْكُ مِصْرَ يَحْتِي أَفَلاَ تُبْصِرُونَ \* أَمْ أَنَا خَيْرُمِّنْ هَذَا الَّذِي يَنكُثُونَ \* وَنَادَى فِرْعَوْنُ فِي قَوْمِهِ قَالَ يَا قَوْم أَلَيْسَ لِي مُلْكُ مِصْرَ يَحْتِي أَفَلاَ تُبْصِرُونَ \* أَمْ أَنَا خَيْرُمِّنْ هَذَا الَّذِي يَنكُثُونَ \* وَنَادَى يُرِي مِن تَحْتِي أَفَلاَ تُبْصِرُونَ \* أَمْ أَنَا خَيْرُمِّنْ هَذَا الَّذِي مَن يَحْتِي أَفَلاَ تُبْصِرُونَ \* أَمْ أَنَا خَيْرُمِّنْ هَذَا الَّذِي هُو مَهِ يَن وَلاَ يَكَادُ يُبِينُ \* فَلَوْلا أَلْقِي عَلَيْهِ أَسُورَةٌ مِّن ذَهبٍ أَوْجَاء هُو مَهِينٌ وَلاَ يَكَادُ يُبِينُ \* فَلَوْلا أَلْقِي عَلَيْهِ أَسُورَةٌ مِّن ذَهبٍ أَوْ جَاء مَعَهُ الْمَلائِكَةُ مُقْتَرِنِينَ \* فَلَوْلا أَلْقِي عَلَيْهِ أَعْرَقْنَاهُمْ أَجْمَعِينَ \* فَجَعَلْنَاهُمْ مَعُهُ الْمَلائِكَةُ مُقْتَرِنِينَ \* فَاسْتَخَفَّ قَوْمَهُ فَأَطاعُوهُ إِنَّهُمْ كَانُوا قَوْما مَنْكُونَا هُمْ أَجْمَعِينَ \* فَكَعَلْنَاهُمْ مُنَا مِنْهُمْ فَأَعْرَقْنَاهُمْ أَجْمَعِينَ \* فَجَعَلْنَاهُمْ سَلَفاً وَمَثَلاً لِلاَّخِرِينَ ﴾ ﴿ الللَّالِلاِّخِرِينَ ﴾ ﴿ الللَّهُ مُلْكُولِلالْخُرِينَ ﴾ الللَّهُ الْمُولِونَ الْمُؤْمِدِينَ \* فَكَعَلْنَاهُمْ أَعْرَقْنَاهُمْ أَجْمَعِينَ \* فَجَعَلْنَاهُمْ مُنَا مِنْهُمْ فَأَعْرَقْنَاهُمْ أَجْمَعِينَ \* فَجَعَلْنَاهُمْ مُنَامِلُونَ الْمُؤْمِدُولُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِدُولُ الْمُؤْمِدُ الْمُؤْمِدُولُ الْمُؤْمِدُولُ الْمُؤْمِودُ الْمُؤْمُ أَنْعُولُولُ الْمُؤْمِدُولُ الْعُلَامُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُولُولُ الْمُؤْمُونَ الْمُؤْمِلُولِ الْمُؤْمُ أَلْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِودُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِولُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِلُولُومُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمُ الْم

ومفهوم الوطن والوطنية والوحدة الوطنية والولاء الوطني ومفهوم الوطن يعني شرعة العبودية، ومنهاج الغاب الندي ينسج قوانين الاستبداد ونظم الطغيان ودساتير الجور وتشريعات العدوان، فالوطن والوطنية والوحدة الوطنية والوحدة الوطنية والوحدة الوطنية والوحدة الوطنية والوطني ليس إلّا الطاغي وشريعته ومنهاجه.

ف لا رأي و لا قانون و لا تشريع إلّا ما تقياه هوى الطاغي وشهوته وهو الرشد والرشاد بزعم الطاغي، وما سواه غي وفساد ولو كان مُنَزَّلاً من ربّ الأرباب، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿يَا قَوْم لَكُمُ الْمُلْكُ الْيَوْمَ ظَاهِرِينَ فِي الْأَرْضِ فَمَن يَنصُرُنَا

<sup>(</sup>١) الزخرف، ٤٦-٥٥.

مِن بَأْس اللهِ إِنْ جَاءنَا قَالَ فِرْعَوْنُ مَا أُرِيكُمْ إِلَّا مَا أَرَى وَمَا أَهْدِيكُمْ إلَّا سَبِيلَ الرَّشَادِ ﴾(١).

إنَّ الطاغي يقوم بالترهيب والترغيب لـشراء ذمم وضمائر العلاء والمفكرين والمثقفين، ثمّ يمسخهم ويحولهم إلى أبواق لسلطته تطبّل بالوطنية وتزمر بالوحدة الوطنية وتنهق بالولاء الوطني، فيستخف بهم عقول المجتمع فيطيعونه، فيخرجون من استقامة السلوك واعتدال التفكير إلى فسق الموقف وسفاهة الرؤية، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿فَاسْتَخَفُّ قَوْمَهُ فَأَطَاعُوهُ إِنَّهُمْ كَانُوا قَوْماً فَاسِقِينَ ﴾(٢).

إنّ ه من المؤسف والحسرة على العباد أنّهم يتّبعون رأي الطاغي، ويخضعون لقوانينه التي تطيّنت بسفاهة الوطنية، وغيى الوحدة الوطنية، ولم تحو ذرة رشد، وسيتجرع الذين يتبعون سفاهة الطاغي، ويتراقصون على نغهات الوطنية والوحدة الوطنية والولاء الوطني شراب الذل وطعام العبودية في الدنيا، وشراب الحميم وطعام الزقوم في الآخرة، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا مُوسَى بِآيَاتِنَا وَسُلْطَانٍ مُّبِين \* إِلَى فِرْعَوْنَ وَمَلَئِهِ فَاتَّبَعُواْ أَمْرَ فِرْعَوْنَ وَمَا أَمْرُ فِرْعَوْنَ بِرَشِيدٍ \* يَقْدُمُ قَوْمَهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فَأَوْرَدَهُمُ النَّارَ وَبِئْسَ الْوِرْدُ الْمَوْرُودُ \* وَأَتْبِعُواْ فِي هَـذِهِ لَعْنَةً

<sup>(</sup>١) غافر، ٢٩.

<sup>(</sup>٢) الزخرف، ٥٤.

## وَيَوْمَ الْقِيَامَةِ بِئْسَ الرِّفْدُ الْمَرْفُودُ ﴾(١).

إنّ الوطنية والوطن والوحدة الوطنية والولاء الوطني هو الطاغي والدستور الذي فُصِّل على مقاس الطاغي ليستعبد الناس ويحميه من استرداد حقوقهم وحرياتهم؛ ولذلك فإن كلّ دعوة تخالف رأي الطاغي وتسلّطه ستكون دعوة تهدّ الوطنية والوطن والوحدة الوطنية والولاء الوطني، وكلّ رأي يدعو إلى الحرية والخروج من ربقة العبودية للطاغي سيَحكُم عليها الطاغي بأنها دعوة لتخريب وتمزيق وطنكم أيها الملأ، والتعبير بوطنكم للإغراء والخداع ولبيان أن استرداد الناس لحقوقهم وحرياتهم لن يطيح بمصالح الطاغي فقط، وإنّا سيطيح بمصالحكم أيضا أنتم أيها الملأ، يا من تملأون أعين الناس بمناصبكم أو أموالكم أو وجاهتكم أو.... التي ما كنتم تبلغونها لولا منّة الطاغي عليكم، يقول الله سبحانه وتعالى: فقال لِلْمَلِاحَوْلَهُ إِنَّ هَذَا لَسَاحِرٌ عَلِيمٌ \* يُرِيدُ أَن يُخْرِجَكُم مِّنُ أَرْضِكُم بسِحْره فَمَاذَا تَأْمُرُونَ ﴾ (٢).

وهنا ينجح الطاغي في تكريس ثقافته في هواجس الملأ أصحاب الكروش الذين يقومون بدور الببغاء تقليداً حرفياً للترويج لمقولات الطاغي إلى الناس، فبعد أن باع عليهم

<sup>(</sup>۱) هود، ۹۸-۹۸.

<sup>(</sup>٢) الشاعر، ٣٤-٣٥.

الطاغي بضاعته الفاسدة يقومون ببيعها على النياس، وينفس المنطق والهواجس الطاغوتية؛ للإغراء والخيداع، ولتخويف الناس من دعوات المصلحين وأنّ هذه الدعوات التي تدعو إلى استرداد حقوقكم وحرياتكم ما هي إلّا دعوات لتخريب وتمزيق وطنكم، وستضر بمصالحكم وأمنكم و... الذي ما كان له من وجود لولا حكم الطاغي، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿قَالَ الْمَلاُّمِن قَوْم فِرْعَوْنَ إِنَّ هَذَا لَسَاحِرٌ عَلِيمٌ \* يُرِيدُ أَن يُخْرِجَكُم مِّنْ أَرْضِكُمْ فَمَاذَا تَأْمُرُونَ ﴾(١).

وهنا تنطلي اللعبة والخديعة على السذج من الناس فبدل أن يقفوا في صفِّ المُصْلِح ودعوته لتحريرهم تراهم ببغاوات يكررون الثقافة النتنة والفكر الضال والرؤية الجاهلية والموقف السفيه والسلوكيات الطفيلية التي اختلقها الطاغي، وأوحاها إلى الملاً بزخر ف القول غروراً، ونسجها بالوطنية والوحدة الوطنية والولاء الوطني والكذب والخديعة التي أشربت في قلوب الملأ الذين قاموا بإعادة المونتاج لنسيج الوطنية والوحــدة الوطنيــة والــو لاء الوطنــي عــلي النــاس؛ والغريــب أنَّ الهمج يتفوهون بها بنفس منطق وهواجس الملأ والطاغي.

يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿قَالَ لَهُم مُّوسَى وَيْلَكُمْ لَا تَفْتَرُوا عَلَى اللهِ كَذِباً فَيُسْحِتَكُمْ بِعَذَابِ وَقَدْ خَابَ مَن افْتَرَى \* فَتَنَازَعُوا

<sup>(</sup>١) الأعراف، ١٠٩ -١١٠.

أَمْرَهُم بَيْنَهُمْ وَأَسَرُّوا النَّجْوَى \* قَالُوا إِنْ هَذَانِ لَسَاحِرَانِ يُرِيدَانِ أَن يُخْرِجَاكُم مِّنْ أَرْضِكُم بِسِحْرِهِمَا وَيَذْهَبَا بِطَرِيقَتِكُمُ الْمُثْلَى \* فَأَجْمِعُوا كَيْدَكُمْ ثُمَّ ائْتُوا صَفّاً وَقَدْ أَفْلَحَ الْيَوْمَ مَنِ اسْتَعْلَى ﴾ (١).

وستبقى آثار الثقافة الوطنية والوحدة الوطنية والولاني التي أشرَبَا الطاغي قلوب الناس من حب العجل أي الطاغي ومن شهوة البطن وهاجس الخوف في تفكير الناس حتى بعد تحرّرهم من سلطة الطاغي؛ ولذلك تراهم يخنون إلى شهوة البطن والوطنية التي هي أدنى، ويستبدلونها بالكرامة والحرية وسعة الأرض التي هي خير، وإن لم يتخلصوا بعد تحرّرهم من الطاغي من شهوة البطن وهاجس الخوف بعد تحرّرهم من الطاغي من شهوة البطن وهاجس الخوف والوطنية، فسوف يعودون إلى المربع الأول، حيث الذل وتسلط طاغ جديد، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿وَإِذْ قُلْتُمْ يَا مُوسَى لَن نَصْبِرَعَلَى طَعَامٍ وَاحِدٍ فَادْعُ لَنَا رَبَّكَ يُخْرِجُ لَنَا مِمَّا تَبْيِثُ الأَرْضُ مِن بَالَّذِي هُوَ أَذْنَى هُو اَذْنَى بِاللّذِي هُو خَيْرًا هُبِطُواْ مِصْراً فَإِنَّ لَكُم مَّا سَأَلتُمْ وَضُرِبَتْ عَلَيْهِمُ الذِّلَةُ وَالْمَسْكَنَةُ وَبَا وَقُومِهَا وَعَدَسِهَا وَبَصَلِهَا قَالَ أَتُسْتَبْدِلُونَ اللّذِي هُوَ أَذْنَى وَاللّهُ مَا سَأَلتُمْ وَضُرِبَتْ عَلَيْهِمُ الذِّلَةُ وَالْمَسْكَنَةُ وَبَا وَوْوْ بِعَضَبٍ مِّنَ اللهِ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ كَانُواْ يَعْتَدُونَ بِآيَاتِ اللهِ وَيَقَتُلُونَ النّبِيّنَ بِغَيْرالْحَقّ ذَلِكَ بِمَا عَصَواْ وَكَانُواْ يَعْتَدُونَ فِي اللهِ وَلَكَ بَا تَعْمَونَ وَكَانُواْ يَعْتَدُونَ فِي اللهِ وَلَكَ بِمَا عَصَواْ وَكَانُواْ يَعْتَدُونَ فِي اللهِ وَلَكَ بَا اللهُ عَصَواْ وَكَانُواْ يَعْتَدُونَ فِي اللهِ وَلَكَ بَا اللّهُ مَا عَصَواْ وَكَانُواْ يَعْتَدُونَ فِي اللهِ وَاللّهُ وَلَكَ بَا اللّهُ عَلَوْلُ وَاللّهُ عَلَوْلُ يَعْتَدُونَ فَلِكَ بَاللّهُ وَلَوْلَ النّبَيِينَ بَعُولُ النّبَيِينَ بِغَيْ وَالْحَوْلَ فَيَالُولُ اللّهُ عَلَيْهِمُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ لَنْهُ عَلَاهُ النّهُ اللّهُ عَلَى النّبَيِينَ بَعُيْرالْحَقّ ذَلِكَ بِمَا عَصَوا وَكَانُواْ يَعْتَدُونَ فِي اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ ا

إن الملا من الناس الذين أشرِبَتْ قلوبهم ثقافة حب العجل

<sup>(</sup>۱) طه، ۲۱–۲۶.

<sup>(</sup>٢) البقرة، ٦١.

التي نسجها الطاغوت من معيارية شهوة البطن، ومعيارية الوطنية والوحدة الوطنية والولاء الوطني، ومعيارية القبيلة، ومعيارية العشيرة، ومعيارية الجاه، ومعيارية المال، إن هؤ لاء حينا يسلبهم الطاغوت مواقعهم، أو يخرجهم من أوطانهم؟ سسمعونك صراخاً بطالبُ بمقاتلة الطاغوت، من أجل الوطن والمجتمع؛ ولكن إذا جدُّ الجد ستجد أن أكثر هؤلاء يتراجعون، ويولُّون الدُّبر، ويخلدون إلى الدّعة والراحة، ولن يدافعوا عن الوطن، ولا عن الوحدة الوطنية ولا عن الولاء الوطني، وسيروجون ثقافة الضعف والعجز وعدم الطاقة والقدرة على مقارعة الاحتلال الغاشم، أو الطاغوت الحاكم.

ولكن ستكون هناك فئة قليلة صابرة تؤمن بالله ووعده بنصر رسله والمجاهدين في سبيله، ستُوتِّلُه (١) وتُثَبِّت أقدامها في طريق ذات الشوكة إلى أن تهزم الطاغوت بإذن الله تبارك وتعالى، ولو لا هذه الفئة لفسدت الأوطان، يقول الله سيحانه وتعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَإِلَى الْمَلامِن بَنِي إِسْرَائِيلَ مِن بَعْدِ مُوسَى إِذْ قَالُواْ لِنَبِي لَّهُمُ ابْعَثْ لَنَا مَلِكاً نُّقَاتِلْ فِي سَبِيلِ اللهِ قَالَ هَلْ عَسَيْتُمْ إِن كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِتَالُ أَلاَّ تُقَاتِلُواْ قَالُواْ وَمَا لَنَا أَلاَّ نُقَاتِلَ فِي سَبِيلِ اللهِ وَقَدْ أُخْرِجْنَا مِن دِيَارِنَا وَأَبْنَآئِنَا فَلَمَّا كُتِبَ عَلَيْهِمُ الْقِتَالُ تَوَلَّوْاْ إِلَّا قَلِيلاً مِّنْهُمْ وَاللهُ عَلِيمٌ بِالظَّالِمِينَ \* وَقَالَ لَهُمْ نَبِيُّهُمْ إِنَّ اللهَ قَدْ بَعَثَ لَكُمْ طَالُوتَ مَلِكاً قَالُوَاْ أَنَّى يَكُونُ لَهُ الْمُلْكُ عَلَيْنَا وَنَحْنُ أَحَقُّ بِالْمُلْكِ مِنْهُ وَلَمْ يُؤْتَ سَعَةً

<sup>(</sup>١) أَوْتَكَ الْوَتَكَ: ثَلَّتَهُ و دعَّمه.

مِّنَ الْمَالِ قَالَ إِنَّ اللهَ اصْطَفَاهُ عَلَيْكُمْ وَزَادَهُ بَسْطَةً فِي الْعِلْمِ وَالْجِسْمِ وَاللهُ يُؤْتِي مُلْكَهُ مَن يَشَاءُ وَاللهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ \* وَقَالَ لَهُمْ نِبِيُّهُمْ إِنَّ آيَة مُلْكِهِ أَن يَأْتِيَكُمُ التَّابُوتُ فِيهِ سَكِينَةٌ مِّن رَّبِّكُمْ وَبَقِيَّةٌ مِّمَّا تَرَكَ آلُ مُوسَى وَآلُ هَارُونَ تَحْمِلُهُ الْمَلاَئِكَةُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لاَيَةً لَّكُمْ إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ \* فَلَمَّا فَصَلَ طَالُوتُ بِالْجُنُودِ قَالَ إِنَّ اللهَ مُبْتَلِيكُم بِنَهَرِ فَمَن شَرِبَ مِنْهُ فَلَيْسَ مِنِّي وَمَن لَّمْ يَطْعَمْهُ فَإِنَّهُ مِنِّي إِلَّا مَنِ اغْتَرَفَ عُرْفَةً بِيَدِهِ فَشَرِبُواْ مِنْهُ إِلَّا قَلِيلاً مِّنْهُمْ فَلَمَّا جَاوَزَهُ هُوَ وَالَّذِينَ آمَنُواْ مَعَهُ قَالُواْ لاَ طَاقَةَ لَنَا الْيَوْمَ بِجَالُوتَ وَجُنودِهِ قَالَ الَّذِينَ يَظُنُّونَ أَنَّهُم مُّلاَقُو اللهِ كَم مِّن فِئَةٍ قَلِيلَةٍ غَلَبَتْ فِئَةً كَثِيرَةً بِإِذْنِ اللهِ وَاللهُ مَعَ الصَّابِرِينَ \* وَلَمَّا بَرَزُواْ لِجَالُوتَ وَجُنُودِهِ قَالُواْ رَبَّنَا أَفْرغْ عَلَيْنَا صَبْراً وَثَبّت أَقْدَامَنَا وَانصُرْنَا عَلَى الْقَوْمِ الْكَافِرِينَ \* فَهَزَمُوهُم بِإِذْنِ اللهِ وَقَتَلَ دَاوُودُ جَالُوتَ وَآتَاهُ اللهُ الْمُلْكَ وَالْحِكْمَةَ وَعَلَّمَهُ مِمَّا يَشَاءُ وَلَوْلاَ دَفْعُ اللهِ النَّاسَ بَعْضَهُمْ بِبَعْضِ لَّفَسَدَتِ الأَرْضُ وَلَكِنَّ اللهَ ذُو فَضْلِ عَلَى الْعَالَمِينَ \* تِلْكَ آيَاتُ اللهِ نَتْلُوهَا عَلَيْكَ بِالْحَقِّ وَإِنَّكَ لَمِنَ الْمُرْسَلِينَ ﴿(١).

وكلمة الديار في هذه الآية والآيات الأخرى تعني الوطن بالمعنى اللغوي العرفي الذي مرَّ تعريفه.

إن الذين أشرِبَتْ قلوبهم حب الوطن سيبيتون أسراء وعبيداً للوطن، ويمسون أبعد الناس عن الخير ونهج السماء والسمراط المستقيم، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّا كَتَبْنَا

<sup>(</sup>١) البقرة، ٢٤٦-٢٥٢.

عَلَيْهِمْ أَنِ اقْتُلُواْ أَنفُسَكُمْ أَوِ اخْرُجُواْ مِن دِيَارِكُم مَّا فَعَلُوهُ إلَّا قَلِيلٌ مِّنْهُمْ وَلَوْ أَنَّهُمْ فَعَلُواْ مَا يُوعَظُونَ بِهِ لَكَانَ خَيْراً لَّهُمْ وَأَشَدَّ تَثْبِيتاً \* وَإِذاً لَّآتَيْنَاهُم مِّن لَّدُنَّا أَجْراً عَظِيماً \* وَلَهَدَيْنَاهُمْ صِرَاطاً مُّسْتَقِيماً \* وَمَن يُطِع اللهَ وَالرَّسُولَ فَأُوْلَئِكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللهُ عَلَيْهِم مِّنَ النَّبِيِّينَ وَالصِّدِّيقَينَ وَالشُّهَدَاء وَالصَّالِحِينَ وَحَسُنَ أُولَئِكَ رَفِيقاً \* ذَلِكَ الْفَضْلُ مِنَ اللهِ وَكَفَى بِاللهِ عَلِيماً ﴾(١).

إِنَّ الطاغوت الذي يرى نفسه هو الوطن وربِّ الوطن ومالك الوطن وإله الوطن، وهكذا طواغيت الاحتلال سيقومون بمطاردة وقتل وإخراج وتسفير القيادات والمصلحين وأتباعهم من أوطانهم؛ لأن المصلحين يهدّدون العروش المزيّفة للطغاة، وتهديد عروش الطغاة هو تهديد للوطن والوحدة الوطنية والولاء الوطني في ثقافتهم وفلسفتهم.

ولمواجهة منهج وثقافة الطاغي حرَّم القرآن على كلِّ المؤمنين أن يتولُّوا الطاغوت الـذي أخرج قيادتهم من وطنها، ولا يجوّز لهم حتى مودته فضلاً عن موالاته لأنّ هذا الطاغوت المستبد أو المحتل لو تمكن منكم سيسيء لكم بالقول والفعل ما لم تؤمنوا بثقافته وفلسفته الطاغوتية، وللمؤمنين أسوة في نبي الله إبراهيم عَلَيْتُلا والذين معه الذين تسرؤوا من الطاغوت؛ فأخرجهم من الوطن ولم يتنازلوا عن قيمهم ومبادئهم، يقول

<sup>(</sup>۱) النساء، ۲۶-۷۰.

الله سبحانه و تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَتَّخِذُوا عَدُقِي وَعَدُوَّكُمْ أَوْلِيَاء تُلْقُونَ إِلَيْهِم بِالْمَوَدَّةِ وَقَدْ كَفَرُوا بِمَا جَاءكُم مِّنَ الْحَقِّ يُخْرِجُونَ الرَّسُولَ وَإِيَّاكُمْ أَن تُؤْمِنُوا بِاللهِ رَبِّكُمْ إِن كُنتُمْ خَرَجْتُمْ جِهَاداً فِي سَبِيلِي وَابْتِغَاء مَرْضَاتِي تُسِرُّونَ إِلَيْهِم بِالْمَوَدَّةِ وَأَنَا أَعْلَمُ بِمَا أَخْفَيْتُمْ وَمَا أَعْلَنتُمْ وَمَن يَفْعَلْهُ مِنكُمْ فَقَدْ ضَلَّ سَوَاء السَّبِيل \* إِن يَثْقَفُوكُمْ يَكُونُوا لَكُمْ أَعْدَاء وَيَبْسُطُوا إِلَيْكُمْ أَيْدِيَهُمْ وَأَلْسِنَتَهُم بِالسُّوءِ وَوَدُّوا لَوْ تَكْفُرُونَ \* لَن تَنفَعَكُمْ أَرْحَامُكُمْ وَلَا أَوْلَادُكُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ يَفْصِلُ بَيْنَكُمْ وَاللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ \* قَدْ كَانَتْ لَكُمْ أَسْوَةٌ حَسَنَةٌ فِي إِبْرَاهِيمَ وَالَّذِينَ مَعَهُ إِذْ قَالُوا لِقَوْمِهِمْ إِنَّا بُرَءَ أَوًّا مِنكُمْ وَمِمَّا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللهِ كَفَرْنَا بِكُمْ وَبَدَا بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمُ الْعَدَاوَةُ وَالْبَغْضَاء أَبَداً حَتَّى تُؤْمِنُوا بِاللهِ وَحْدَهُ إِلَّا قَوْلَ إِبْرَاهِيمَ لِأَبِيهِ لَأَسْتَغْفِرَنَّ لَكَ وَمَا أَمْلِكُ لَكَ مِنَ اللهِ مِن شَيْءٍ رَّبَّنَا عَلَيْكَ تَوَكَّلْنَا وَإِلَيْكَ أَنَبْنَا وَإِلَيْكَ الْمَصِيرُ \* رَبَّنَا لَا تَجْعَلْنَا فِتْنَةً لِلَّذِينَ كَفَرُوا وَاغْفِرْلَنَا رَبَّنَا إِنَّكَ أَنتَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ \* لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِيهِمْ أَسْوَةٌ حَسَنَةٌ لِمَن كَانَ يَرْجُو اللهَ وَالْيَوْمَ الْآخِرَ وَمَن يَتَوَلَّ فَإِنَّ اللهَ هُوَ الْغَنِيُّ الْحَمِيدُ \* عَسَى اللهُ أَن يَجْعَلَ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَ الَّذِينَ عَادَيْتُم مِّنْهُم مَّوَدَّةً وَاللهُ قَدِيرٌ وَاللهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ \* لَا يَنْهَاكُمُ اللهُ عَن الَّذِينَ لَمْ يُقَاتِلُوكُمْ فِي الدِّينِ وَلَمْ يُخْرِجُوكُم مِّن دِيَارِكُمْ أَن تَبَرُّوهُمْ وَتُقْسِطُوا إِلَيْهِمْ إِنَّ اللهَ يُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ \* إِنَّمَا يَنْهَاكُمُ اللهُ عَنِ الَّذِينَ قَاتَلُوكُمْ فِي الدِّينِ وَأَجْرَجُوكُم مِّن دِيَارِكُمْ وَظَاهَرُوا عَلَى إِخْرَاجِكُمْ أَن تَوَلَّوْهُمْ وَمَن يَتَوَلَّهُمْ فَأُوْلَئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ ﴾(١).

<sup>(</sup>١) المتحنة، ١-٩.

إنّ المجتمع الإيماني مجتمع واحد تذوب فيه الأنفس لتكون نفساً واحدة، والوطن الإسلامي وطن واحد لجميع المسلمين وغيرهم من المسالمين؛ ولكن دعاة الوطنية والوحدة الوطنية والولاء الوطني هم الذين يقطعون المجتمع الإيماني إلى زبر وأحزاب، ومن ثم يخرجون فريقاً من المؤمنين من أوطانهم، ويتآمرون عليهم بالإفساد والعدوان بل يسلمونهم إلى الأعداء.

إنَّ القيم الرسالية والمبادئ السماوية هي الأصل، ولقد جَعَلُ الله عزُّوجِلَ القيم الرساليَّة وشرَّع التشريعات الإلهية من أجل كرامة الإنسان والحياة الطيبة له؛ ووحي السهاء هـ والأصل على كلّ الأشياء، وللإنسان أصالة على الأشياء بعد أصالة القيم الرسالية والتشريعات الإلهية، ولذلك جعلت الأشياء وسُخِّرت الأرض كلها بجميع أوطانها لأجل الإنسان، ومتى ما تعارضت القيم الرسالية والمبادئ الساوية مع الأرض فضلاً عن بقعة وطن منها كانت الحاكمية للقيم وتفقد الأرض قيمتها، ولن يجد الإنسان الكرامة ولن يحيا الحياة الطبية، ولن يكون للإنسان إنسانية إلَّا بقيمه الرسالية، ومبادئه الساوية، ولذلك يضحّى الإنسان الكريم بوطنه دفاعاً عن قيم الرسالة، ووحي السياء، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ فَاسْتَجَابَ لَهُمْ رَبُّهُمْ أَنِّي لاَ أَضِيعُ عَمَلَ عَامِلِ مِّنكُم مِّن ذَكَرِ أَوْ أَنثَى بَعْضُكُم مِّن بَعْض فَالَّذِينَ هَاجَرُواْ وَأَخْرِجُواْ مِن دِيَارِهِمْ وَأُوذُواْ فِي سَبِيلِي وَقَاتَلُواْ وَقُتِلُواْ لأَكَفِّرَنَّ عَنْهُمْ سَيِّئَاتِهِمْ وَلأَدْخِلَتَّهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا الأَنْهَارُ ثَوَاباً مِّن عِندِ اللهِ وَاللهُ عِندَهُ حُسْنُ الثَّوَابِ \* لاَ يَغُرَّنَّكَ تَقَلُّبُ الَّذِينَ كَفَرُواْ فِي الْبِلاَدِ \* مَتَاعٌ قَلِيلٌ ثُمَّ الثَّوَابِ \* لاَ يَغُرَّنَّكَ تَقَلُّبُ الَّذِينَ كَفَرُواْ فِي الْبِلاَدِ \* مَتَاعٌ قَلِيلٌ ثُمَّ مَأُواهُمْ جَهَنَّمُ وَبِئْسَ الْمِهَادُ \* لَكِنِ الَّذِينَ اتَّقَوْاْ رَبَّهُمْ لَهُمْ جَنَّاتُ مَأُواهُمْ جَهَنَّمُ وَبِئْسَ الْمِهَادُ \* لَكِنِ الَّذِينَ اتَّقَوْاْ رَبَّهُمْ لَهُمْ جَنَّاتُ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا نُزُلًا مِّنْ عِندِ اللهِ وَمَا عِندَ اللهِ خَيْرُ لِلأَبْرَارِ ﴾ (١).

إنّ الله سبحانه وتعالى يدافع عن المؤمنين الذين ضحّوا بأوطانهم دفاعاً عن قيم الرسالة ومبادئ السياء ليحافظوا على صروح الإسلام ومنارات التوحيد ومعالم الدين.

وهو لاء الذين ضحّوا بأوطانهم هم أنصار الله، وهم الذين يستحقون نصر الله لأنهم إذا تمكنوا من حكم الأوطان قاموا بترسيخ التوحيد وحكموا بالحق، وبسطوا العدل، ونشروا الفضائل، واقتلعوا الرذائل، وعمَّروا الديار، وأصلحوا العباد، الفضائل، واقتلعوا الرذائل، وعمَّروا الديار، وأصلحوا العباد، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿إِنَّ اللهَ يُدَافِعُ عَنِ الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّ اللهَ لَا يَعِبُ كُلَّ خَوَّانٍ كَفُورٍ \* أُذِنَ لِلَّذِينَ يُقَاتَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلِمُوا وَإِنَّ اللهَ لَا يَعِبُ مَن يَعْرَمُ بِعَيْرِحَقٍ إلّا أَن يَقُولُوا عَلَى نَصْرِهِمْ لَقَدِيرٌ \* اللَّذِينَ أُخْرِجُوا مِن دِيَارِهِمْ بِعَيْرِحَقٍ إلّا أَن يَقُولُوا وَبَنَ اللهُ وَلَوْلا دَفْعُ اللهِ النَّاسَ بَعْضَهُم بِبَعْضٍ لَهُدِّمَتْ صَوَامِعُ وَبِيعُ وَمِيكُ وَصَلَواتُ وَمَسَاجِدُ يُذْكَرُ فِيهَا اسْمُ اللهِ كَثِيراً وَلَيَنصُرَنَّ اللهُ مَن يَنصُرُهُ وَصَلَواتُ وَمَسَاجِدُ يُذْكَرُ فِيهَا اسْمُ اللهِ كَثِيراً وَلَيَنصُرَنَّ اللهُ مَن يَنصُرُهُ وَيَا اللّهُ لَوْعِيّ عَزِيزٌ \* الَّذِينَ إِن مَّكَنَاهُمْ فِي الْأَرْضِ أَقَامُوا الصَّلَاةَ وَاتَوُا إِنَّ اللهَ لَقُويِيٌّ عَزِيزٌ \* الَّذِينَ إِن مَّكَنَاهُمْ فِي الْأَرْضِ أَقَامُوا الصَّلَاةَ وَاتَوُا إِنَّ اللهَ لَقُويِيٌ عَزِيزٌ \* الَّذِينَ إِن مَّكَنَاهُمْ فِي الْأَرْضِ أَقَامُوا الصَّلَاةَ وَاتَوُا

<sup>(</sup>١) آل عمران، ١٩٥ –١٩٨.

# الزَّكَاةَ وَأَمَرُوا بِالْمَعْرُوفِ وَنَهَوْا عَنِ الْمُنكَرِوَلَّهِ عَاقِبَةُ الْأُمُورِ ﴿ (١).

وحينا يَصْدُقُ المجاهدون يتحقّق الوعد الإلهي حيث ينصر الله عزّوجل عباده المؤمنين الذين أُخرجوا من أوطانهم لأنهم يدافعون عن قيم الرسالة ومبادئ الساء، فيعودون إلى أوطانهم منتصرين على الذين يؤمنون ببعض الكتاب ويكفرون ببعض، ويُخرَجُ ويبعَدُ الطاغي وأعوانه من الأوطان؛ ومشال ذلك في وقتنا المعاصر ينطبق على الإمام الخميني قدس سره والمجاهدين معه الذين أخرجهم الشاه المقبور من وطنهم، ثمّ عادوا منتصرين وحكموا البلاد وأخرجوا الشاه وأتباعه من الوطن.

يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿سَبَّحَ للَّهِ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَهُ وَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ \* هُ وَ الَّذِي أَخْرَجَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ مِن دِيَارِهِمْ لِأَوَّلِ الْحَشْرِ مَا ظَنَتُمْ أَن يَخْرُجُوا وَظَنُّوا أَنَّهُ مَ مَّانِعَتُهُمْ حُصُونُهُم مِّنَ اللهِ فَأَتَاهُمُ اللهُ مِنْ حَيْثُ لَمْ يَحْتَسِبُوا وَقَذَفَ فِي قُلُوبِهِمُ الرُّعْبَ يُخْرِبُونَ بُيُوتَهُم بِأَيْدِيهِمْ وَأَيْدِي الْمُؤْمِنِينَ فَاعْتَبِرُوا يَا أُولِي الْأَبْصَارِ \* وَلَوْلَا أَن كَتَبَ اللهُ عَلَيْهِمُ الْجَلَاء لَعَذَّبَهُمْ فِي الدُّنيَا وَلَهُمْ فِي الْآخِرَةِ عَذَابُ النَّارِ \* ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ شَاقُّوا اللهَ وَرَسُولَهُ وَمَن يُشَاقِّ اللهَ فَإِنَّ اللهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ \* مَا قَطَعْتُم مِّن لِّينَةٍ أَوْ تَرَكْتُمُوهَا قَائِمَةً عَلَى أَصُولِهَا فَبإِذْنِ اللهِ وَلِيُخْزِيَ الْفَاسِقِينَ \* وَمَا

<sup>(</sup>۱) الحبح، ۳۸-۶۱.

أَفَاء اللهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْهُمْ فَمَا أَوْجَفْتُمْ عَلَيْهِ مِنْ خَيْلٍ وَلَا رِكَابٍ وَلَكِنَّ اللهَ يُسَلِّطُ رُسُلَهُ عَلَى مَن يَشَاءُ وَاللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ \* مَّا أَفَاء اللهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ الْقُرَى فَلِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِي الْقُرْبَى وَالْمَسَاكِينِ وَابْنِ السَّبِيلِ كَيْ لَا يَكُونَ دُولَةً بَيْنَ الْأَغْنِيَاء وَالْمَسَاكِينِ وَابْنِ السَّبِيلِ كَيْ لَا يَكُونَ دُولَةً بَيْنَ الْأَغْنِيَاء وَالْمَسَاكِينِ وَابْنِ السَّبِيلِ كَيْ لَا يَكُونَ دُولَةً بَيْنَ الْأَغْنِيَاء مِن كُمْ وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانتَهُوا وَاتَّقُوا اللهَ إِنَّ اللهَ فَرَسُولُهُ أَوْلَئِكَ اللهَ وَرِضُواناً وَيَنصُرُونَ اللهَ وَرَسُولُهُ أَوْلَئِكَ وَاللهِمْ يَبْتَغُونَ فَضْلاً مِّنَ اللهِ وَرِضْوَاناً وَيَنصُرُونَ اللهَ وَرَسُولُهُ أَوْلَئِكَ هُمُ الصَّادِقُونَ \* وَالَّذِينَ تَبَوَّؤُوا الدَّارَ وَالْإِيمَانَ مِن قَبْلِهِمْ يُحِبُّونَ مَنْ هُمُ الصَّادِقُونَ \* وَالَّذِينَ تَبَوَّؤُوا الدَّارَ وَالْإِيمَانَ مِن قَبْلِهِمْ يُحِبُّونَ مَنْ هُمُ الصَّادِقُونَ \* وَالَّذِينَ تَبَوَّؤُوا الدَّارَ وَالْإِيمَانَ مِن قَبْلِهِمْ يُحِبُّونَ مَنْ هُمُ الصَّادِقُونَ \* وَالَّذِينَ تَبَوَّؤُوا الدَّارَ وَالْإِيمَانَ مِن قَبْلِهِمْ يُحِبُّونَ مَنْ اللهِ وَمِنْ يُوفَى شُحَرَ إِلَيْهِمْ وَلَا يَجِدُونَ فِي صُدُورِهِمْ حَاجَةً مِّمَّا أُوتُوا وَيُؤُونِونَ عَلَى هُمُ الصَّامِةُ وَمُن يُوفَى شُحَ نَفْسِهِ فَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ﴾ (١٠).

ومشال آخر هو العراق في الجملة لتحقيق وعد الله بنصر المؤمنين الذين أُخرجوا من أوطانهم لأنهم يدافعون عن قيم الرسالة ومبادئ الساء فيعودون إلى أوطانهم منتصرين على الذين يؤمنون ببعض الكتاب ويكفرون ببعض ويحكمون البلاد، ويُعَذّبُ الطاغي وبعض أعوانه بالقتل أو السجن، ويُعفا عن بعض آخر، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿مِنَ المُؤْمِنِينَ رِجَالٌ صَدَقُوا مَا عَاهَدُوا اللهُ عَلَيْهِ فَمِنْهُم مَّن قَضَى نَحْبَهُ وَمِنْهُم مَّن يَتَظِرُومَا بَدَّلُوا تَبْدِيلاً \*لِيَجْزِي اللهُ الصَّادِقِينَ بِصِدْقِهمْ وَمِنْهُم مَّن يَتَظِرُومَا بَدَّلُوا تَبْدِيلاً \*لِيَجْزِي اللهُ الصَّادِقِينَ بِصِدْقِهمْ وَمِنْهُم مَّن يَتَظِرُومَا بَدَّلُوا تَبْدِيلاً \*لِيَجْزِي اللهُ الصَّادِقِينَ بِصِدْقِهمْ

<sup>(</sup>١) الحشر، ١-٩.

وَيُعَذِّبَ الْمُنَافِقِينَ إِن شَاء أَوْ يَتُوبَ عَلَيْهِمْ إِنَّ اللهَ كَانَ غَفُوراً رَّحِيماً \* وَرَدَّ اللهُ الَّذِينَ كَفَرُوا بِغَيْظِهِمْ لَمْ يَنَالُوا خَيْراً وَكَفَى اللهُ الْمُؤْمِنِينَ الْقِتَالَ وَكَانَ اللهُ قَوِيّاً عَزِيزاً \* وَأَنزَلَ الَّذِينَ ظَاهَرُوهُم مِّنْ أَهْلِ الْكِتَابِ مِن صَيَاصِيهِمْ وَقَذَفَ فِي قُلُوبِهِمُ الرُّعْبَ فَرِيقاً تَقْتُلُونَ وَتَأْسِرُونَ فَرِيقاً \* وَأَوْرَثَكُمْ أَرْضَهُمْ وَدِيَارَهُمْ وَأَمْوَالَهُمْ وَأَرْضاً لَّمْ تَطَؤُوهَا وَكَانَ اللهُ عَلَى كُلّ شَيْءٍ قَدِيراً ﴾(١).

ومن السفاهة والجاهلية وقصور العقل أن يُحجِّه الإنسان أهداف وتطلعاته، ويكرّس جهده وإمكانياته في الوطنية والوحدة الوطنية والولاء الوطني لمثلث أو مربع من الأرض ويغمض العين عن سعتها ورحبها؛ فيُضيِّع قيمه الرسالية ومبادئه السماوية ويخسر آخرته ورضوان ربه، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ تَوَفَّاهُمُ الْمَلاَّئِكَةُ ظَالِمِي أَنْفُسِهمْ قَالُواْ فِيمَ كُنتُمْ قَالُواْ كُنَّا مُسْتَضْعَفِينَ فِي الأَرْضِ قَالْوَاْ أَلَمْ تَكُنْ أَرْضُ اللهِ وَاسِعَةً فَتُهَاجِرُواْ فِيهَا فَأَوْلَئِكَ مَأْوَاهُمْ جَهَنَّمُ وَسَاءتْ مَصِيراً \* إِلَّا الْمُسْتَضْعَفِينَ مِنَ الرِّجَالِ وَالنِّسَاء وَالْولْدَانِ لاَ يَسْتَطِيعُونَ حِيلَةً وَلاَ يَهْتَدُونَ سَبِيلاً \* فَأَوْلَـئِكَ عَسَى اللهُ أَن يَعْفُوَ عَنْهُمْ وَكَانَ اللهُ عَفُوّاً غَفُوراً \* وَمَن يُهَاجِرْ فِي سَبِيل اللهِ يَجِدْ فِي الأرْض مُرَاغَماً كَثِيراً وَسَعَةً وَمَن يَخْرُجْ مِن بَيْتِهِ مُهَاجِراً إِلَى اللهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ يُدْرِكْهُ الْمَوْتُ فَقَدْ وَقَعَ أَجْرُهُ عَلَى اللهِ وَكَانَ اللهُ غَفُوراً رَّحِيماً ﴾(٢).

<sup>(</sup>١) الأحزاب، ٢٣-٢٧.

<sup>(</sup>۲) النساء، ۹۷ - ۱۰۰

وهذا ما أكّد عليه أمير المؤمنين عَلَيَّهِ: «لَيْسَ بَلَدُ بِأَحَقَ بِكَ مِنْ بَلَدٍ خَيْرُ الْبِلَادِ مَا حَمَلَكَ »(۱)، وورد في الحديث: «البلاد بلاد الله، والعباد عباد الله؛ فحيثما أصبت خيراً فأقم »(۱)، فكلّ أرض يجد الإنسان فيها أمنه العام والشامل يحق له أن يتخذها وطناً دون تفضيل بينها إلّا بها تُقدِّمه لخدمة الإنسان وأهدافه وحاجياته، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿فَلَمَّا دَخَلُواْ عَلَى يُوسُفَ

#### والخلاصة:

لا يوجد في تشريع السياء عنوان بمسمى الوطنية، أو وحدة الوطن، أو الوحدة الوطنية، أو الولاء الوطني؛ نعم هناك وحدة الأمّة الإسلامية، والأخوة الإيانية التي تتجاوز وتتعالى على الجغرافيا والتاريخ والسُّلالة، والولاء لأولياء الله، ولذلك لا يجوز رفع شعار الوطنية والوحدة الوطنية والولاء الوطني ولا الدعوة إليها، ويَحْرُمُ حرمةً مُغلّظةً التنظير والفلسفة للوطنية والوحدة الوطني.

ويجب على كلّ الذين نظّروا وكتبوا وفلسفوا للوحدة الوطنية والولاء الوطني أن يستغفروا رجم، ويتوبوا إليه قبل

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة، حكمة ٤٤٣.

<sup>(</sup>٢) نهج الفصاحة، ص ٣٧٧.

<sup>(</sup>٣) يوسف، ٩٩.

أن تتحوّل أعمالهم إلى هباء منشورٍ، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿لَقَدِ اسْتَكْبَرُوا فِي أَنفُسِهِمْ وَعَتَوْعُتُواً كَبِيراً \* يَوْمَ يَرَوْنَ الْمَلَائِكَةَ لَا بُشْرَى يَوْمَئِذٍ لِّلْمُجْرِمِينَ وَيَقُولُونَ حِجْراً مَّحْجُوراً \* وَقَدِمْنَا إِلَى مَا عَمِلُوا مِنْ عَمَلِ فَجَعَلْنَاهُ هَبَاء مَّنثُوراً ﴾(١).

<sup>(</sup>١) الفرقان، ٢١-٢٣.

الولاء للّه و لا ولاء للوطن

23

إِنَّ الولاء لا يكون إلَّا لَمَنْ له الولاية، والولاية تعنى السلطة والسيادة المطلقة في كلُّ شيء، ومَـنْ لـه الـولاء والولايـة تكـون له السلطة والسيادة والعبودية والخضوع والتسليم والطاعة في كلُّ شيء، وهـذه لا تكـون إلَّا لله وحـده سـبحانه وتعـالي، ولقـد جعل الله اليولاء والولاية -فياعدا العبودية التي لا تجوز إلَّا لله وحده سبحانه وتعالى- في الواقع الخارجي لشلاث جهات حصم أ امتداداً لو لاية الله، وتجسيداً للو لاء والو لاية لله ومن خلالها يتحقق التجسيد العملي والحقيقي للولاء والولاية لله، وجهات الولاء والولاية هي:

#### ١. الولاء والولاية لوحى السماء:

وقيم الرسالة السماوية، والقرآن هو الوحى الإلهى الذي له السلطة والسيادة والخضوع والتسليم والطاعة في كلّ شيء، يقـول الله سـبحانه وتعـالى: ﴿اتَّبِعُواْ مَا أَنزِلَ إِلَيْكُم مِّن رَّبِّكُمْ وَلاَ تَتَّبِعُواْ مِن دُونِهِ أَوْلِيَاء قَلِيلاً مَّا تَذَكَّرُونَ ﴾ (١).

<sup>(</sup>١) الأعراف، ٣.

## ٢. الولاء والولاية للرسول عليه:

لأن الرسول هو المؤتمن على وحي السماء، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿وَمَا يَنطِقُ عَنِ الْهَوَى \* إِنْ هُوَ إِلَّا وَحْيٌ يُوحَى ﴾(١).

وهـ و القـ رآن الناطـ ق، ولـ ه السـلطة والسـيادة والعبوديـة والخضوع والتسليم والطاعة في كلُّ شيء امتداداً لولاية الله سبحانه وتعالى، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿مَّنْ يُطِع الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللهَ ﴾(٢).

## ٣. الولاء والولاية لأولى الأمر:

وهم أهل بيت العصمة عَلَيْهَ للهِ الذين قَرَنَ الله طاعتهم بطاعته وبطاعة رسوله عليه الله سبحانه وتعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ أَطِيعُواْ اللهَ وَأَطِيعُواْ الرَّسُولَ وَأَوْلِى الأَمْرِ مِنكُمْ فَإِن تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللهِ وَالرَّسُولِ إِن كُنتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَالْيَوْم الآخِر ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأُويلاً ﴾(٣).

وأهل البيت عليه في العلم الذين يعلمون تأويل القرآن أجمع، ولم يدَّع أحد علم القرآن كله إِلَّا أَهِلِ البِيتِ عَلَيْتِكُلِدَ، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿هُوَالَّذِي ا أنزَلَ عَلَيْكَ الْكِتَابَ مِنْهُ آيَاتٌ مُّحْكَمَاتٌ هُنَّ أُمُّ الْكِتَابِ وَأَخَرُ

<sup>(</sup>١) النجم، ٣-٤.

<sup>(</sup>۲) النساء، ۸۰.

<sup>(</sup>٣) النساء، ٩٥.

مُتَشَابِهَاتُ فَأَمَّا الَّذِينَ في قُلُوبِهِمْ زَيْغٌ فَيَتَّبِعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ ابْتِغَاء الْفِتْنَةِ وَابْتِغَاء تَأْوِيلِهِ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ إِلَّا اللهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ لَغُولُونَ آمَنَّا بِهِ كُلُّ مِّنْ عِندِ رَبِّنَا وَمَا يَذَّكَّرُ إِلَّا أُوْلُواْ الْأَلْبَابِ ﴾ (١).

وأهل البيت عَلَيْ هم فقط الذين يستنبطون من القرآن كلّ ما تحتاج إليه البشرية من أحكام أو رؤى أو مواقف، ولم يدَّعِ أحد القدرة على الاستنباط من القرآن كلّ ما تحتاج إليه البشرية إلّا أهل البيت عَلَيْ يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿وَإِذَا البشرية إلّا أهل البيت عَلَيْ لِلهِ يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿وَإِذَا جَاءهُمْ أَمْرُمِنَ الأَمْنِ أَوِ الْخَوْفِ أَذَاعُواْ بِهِ وَلَوْرَدُّوهُ إِلَى الرَّسُولِ وَإِلَى أَوْلِي الأَمْرِمِنْهُمْ لَعَلِمَهُ اللَّذِينَ يَسْتَنبِطُونَهُ مِنْهُمْ وَلَوْلاً فَضْلُ اللهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لاَتَبَعْتُمُ الشَّيْطَانَ إلّا قَلِيلاً ﴿ (٢).

ولهم السلطة والسيادة والخضوع والتسليم والطاعة في كلّ شيء امتداداً لولاية الرسول عليه التي هي امتداد لولاية الله سبحانه وتعالى.

فالولاء والولاية العامة والمطلقة لهذه الجهات الثلاثة حصراً لاغير، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُواْ الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلاَةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكَاةَ وَهُمْ رَاكِعُونَ ﴾ (٣)، ولا ولاية عامة ومطلقة لغير هذه الجهات الثلاثة مها كانت

<sup>(</sup>١) آل عمران، ٧.

<sup>(</sup>۲) النساء، ۸۳.

<sup>(</sup>٣) المائدة، ٥٥.

منزلتهم.

نعم هناك ولاء وولاية عامة للفقهاء الربانيين امتداداً لولاية أهل البيت عَيْنَيْلا، قال الإمام الصادق عَلَيْنَالانِ: «يَنْظُرَانِ إِلَى مَنْ كَانَ مِنْكُمْ مِمَّنْ قَدْ رَوَى حَدِيثَنَا وَنَظَرَفِي حَلَالِنَا وَحَرَامِنَا وَعَرَفَ أَحْكَامَنَا فَلْيَرْضَوْا بِهِ حَكَماً فَإِنِّي قَدْ جَعَلْتُهُ عَلَيْكُمْ حَاكِماً فَإِذَا حَكَمَ بِحُكْمِنَا فَلَمْ يَقْبَلْهُ مِنْهُ فَإِنَّمَا اسْتَخَفَّ بِحُكْمِ اللهِ وَعَلَيْنَا رَدَّ وَالرَّادُّ عَلَيْنَا الرَّادُّ عَلَى اللهِ وَهُوَ عَلَى حَدِّ الشِّرْكِ بِاللهِ »(١).

وكتب الإمام الحجة عَلَيْتَلاِّ: «وَأَمَّا الْحَوَادِثُ الْوَاقِعَةُ فَارْجِعُوا فِيهَا إِلَى رُوَاةِ حَدِيثِنَا فَإِنَّهُمْ حُجَّتِي عَلَيْكُمْ وَأَنَا حُجَّةُ اللهِ عَلَيْهِمْ (٢٠).

ولكن هذه الولاية ليست ولاية مطلقة، وإنّا هي ولاية مقيّدة بقيو د الدين والعقيدة وما يتمخض منها من قيم الرحمة الإنسانية وإقامة القسط والعدل وإرساء دعائم الحق، نعم هي ولاية شبه مطلقة كما أن هذه الولاية مشروطة بما طابق الحق فقط، يقول الإمام على عَلَيْتُلاِّ: «فَاسْمَعُوا لَهُ وَأَطِيعُوا أَمْرَهُ فِيمَا طَابَقَ الْحَقَّ »(٣).

وتتسع هذه الولاية باتساع نسبة الفقاهة بكتاب الله وبنسبة القدرة على العمل به، وتضيق بضيقها، يقول الإمام

<sup>(</sup>١) الكافي، ج١، ص ٦٧.

<sup>(</sup>٢) كمال الدين وتمام النعمة، ج٢، ص ٤٨٤.

<sup>(</sup>٣) نهج البلاغة، رسالة ٣٨.

على عَلَيْكِ النَّاسُ إِنَّ أَحَقَّ النَّاسِ بِهَ ذَا الْأَمْرِ أَقْوَاهُمْ عَلَيْهِ وَأَعْلَمُهُمْ بِأَمْرِ اللهِ فِيه »(١).

كما أن هناك ولايات خاصة ومقيدة كولاية الأب على أولاده القاصرين، والولاية على السفهاء، والولاية على المجانين، وما شابه ذلك، لكن هذه الولايات ليست مورد بحثنا، لخصوصيتها ومحدوديتها، وهي ولايات محدودة ومخصوصة وضيقة جداً، ومشر وطة بشر وط متعددة؛ ومورد البحث هو الولاية العامة المطلقة منها، وشبه المطلقة.

#### الولاية العامة

إن الولاية العامة ولايتان:

- ولاية حق وهدى

- وولاية باطل وضلال

ولاية الحق والهدى: هي ولاية الله عزّوجل التي تُخرِج الإنسان من ظلهات الحياة الخبيشة التي أحيطت بالتموج والاضطراب، ومن ظلهات الجهل وهو وحل السفاهة والضلال، ومن ظلهات الهوى وهو مستنقع الوحشية والظلم إلى نور الحياة الطيبة التي أحيطت بالسكينة والاطمئنان، وإلى

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة، الخطبة ١٧٣

نور العلم وهو مشكاة الرشد والهدى، وإلى نور العقل وهو القلب النابض بالرحمة والعدالة.

وولاية الباطل والضلال: هي ولاية الطاغوت التي تُخرِج الإنسان من نور الحياة الطيبة، ونور العلم والعقل إلى ظلمات الحياة الخبيشة، وظلمات الجهل والهوى، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿اللهُ وَلِيُّ الَّذِينَ آمَنُواْ يُخْرِجُهُم مِّنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ وَالَّذِينَ كَفَرُواْ أَوْلِيَا وُهُمُ الطَّاغُوتُ يُخْرِجُونَهُم مِّنَ النُّورِ إِلَى الظُّلُمَاتِ وَالْدِينَ كَفَرُواْ أَوْلِيَا وُهُمُ الطَّاغُوتُ يُخْرِجُونَهُم مِّنَ النُّورِ إِلَى الظُّلُمَاتِ أَوْلَيْكَ أَصْحَابُ النَّارِهُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ﴾ (١).

قال الإمام الصادق عَلَيَكُلا: ﴿جَمِيعُ الْمَعَايِشِ (٢) كُلِّهَا مِنْ وُجُوهِ الْمُعَامِلاتِ فِيمَا بَيْنَهُمْ مِمَّا يَكُونُ لَهُمْ فِيهِ الْمَكَاسِبُ أَرْبَعُ جِهَاتٍ مِنَ الْمُعَامَلاتِ:...

فَأَوَّلُ هَذِهِ الْجِهَاتِ الْأَرْبَعَةِ: الْوِلَايَةُ وَتَوْلِيَةُ بَعْضِهِمْ عَلَى بَعْضٍ؛ فَالْأَوَّلُ وِلَايَةُ الْوُلَاةِ الْوَلَاةِ إِلَى أَدْنَاهُمْ بَاباً مِنْ أَبْوَابِ الْوِلَايَةِ عَلَى مَنْ هُوَ وَالِ عَلَيْهِ.. "(")

ثم قال عَليَتَكِلِمِ:

«وَكُلُّ هَذِهِ الصُّنُوفِ تَكُونُ حَلَالًا مِنْ جِهَةٍ وَحَرَاماً مِنْجِهَةٍ؛ وَكُلُّ هَذِهِ المُّعَامَلَاتِ الدُّخُولُ فِي جِهَاتِ وَالْفَرْضُ مِنَ اللهِ عَلَى الْعِبَادِ فِي هَذِهِ الْمُعَامَلَاتِ الدُّخُولُ فِي جِهَاتِ

<sup>(</sup>١) البقرة، ٢٥٧.

<sup>(</sup>٢) أي معائش العباد.

<sup>(</sup>٣) تحف العقول، ص: ٣٣١.

الْحَلَالِ مِنْهَا، وَالْعَمَلُ بِذَلِكَ الْحَلَالِ، وَاجْتِنَابُ جِهَاتِ الْحَرَامِ مِنْهَا»(۱).

وأضاف عَلَيْتَ لِارْ:

«..وَ هِيَ (۲) جِهَتَانِ:

١. فَإِحْدَى الْجِهَتَيْنِ مِنَ الْوِلَايَةِ: وِلَايَةُ وُلَاةِ الْعَدْلِ الَّذِينَ أَمَرَ اللهُ بِولَايَتِهِمْ، وَتَوْلِيَتِهِمْ عَلَى النَّاسِ، وَولَايَةِ وُلَاتِهِ، وَوُلَاةِ وُلَاتِهِ إِلَى أَدْنَاهُمْ بَاباً مِنْ أَبْوَابِ الْولَايَةِ عَلَى مَنْ هُوَ وَالٍ عَلَيْهِ.

٢. وَالْجِهَةُ الْأُخْرَى مِنَ الْوِلَايَةِ: وِلَايَةُ وُلَاةِ الْجَوْرِ، وَوُلَاةِ وُلَاتِهِ إِلَى أَدْنَاهُمْ بَاباً مِنَ الْأَبْوَابِ الَّتِي هُوَ وَالٍ عَلَيْهِ.

فَوَجْهُ الْحَلَالِ مِنَ الْوِلَايَةِ:

وِلَايَةُ الْوَالِي الْعَادِلِ الَّذِي أَمَرَاللهُ بِمَعْرِفَتِهِ وَوِلَايَتِهِ، وَالْعَمَلِ لَهُ فِي وِلَايَتِهِ، وَوَلَاتِهِ، وَوَلَاتِهِ، وَوَلَاتِهِ، وَوَلَاتِهِ، وَوَلَاتِهِ، وَوَلَاتِهِ، وَوَلَاتِهِ، وَوَلَايَةِ وَلَاتَهْ بِهِ الْوَالِيَ الْعَادِلَ بِلَا زِيَادَةٍ فِيمَا أَنْزَلَ اللهُ بِهِ وَلَا نُقْصَانٍ مِنْهُ، وَلَا تَحْرِيفٍ لِقَوْلِهِ، وَلَا تَعَدِّ بِلَا زِيَادَةٍ فِي وَلَا نَعْدَلٍ بِهَذِهِ الْجِهَةِ فَالْوِلَايَةُ لَأُمْرِهِ إِلَى غَيْرِهِ؛ فَإِذَا صَارَ الْوَالِي وَالِي عَدْلٍ بِهَذِهِ الْجِهَةِ فَالْوِلَايَةُ لَهُ، وَالْعَمَلُ مَعَهُمْ وَمَعُونَتُهُ فِي وِلَايَتِهِ وَتَقْوِيتُهُ حَلَالٌ مُحَلَّلٌ، وَحَلَالُ لَمُحَلَّلٌ، وَحَلَالُ لَهُ، وَالْعَمْلُ مَعَهُمْ وَذَكَ أَنَ فِي وَلَايَتِهِ وَتَقْوِيتُهُ حَلَالٌ مُحَلَّلٌ، وَحَلَالُ الْكَسْبُ مَعَهُمْ وَذَلِكَ أَنَّ فِي وَلَايَةِ وَالِي الْعَدْلِ وَوُلَاتِهِ إِحْيَاءَ كُلِّ حَقِّ الْكَسْبُ مَعَهُمْ وَ وَلَاكَ أَنَّ فِي وَلَايَةِ وَالِي الْعَدْلِ وَوُلَاتِهِ إِحْيَاءَ كُلِّ حَقِّ وَكُلِّ عَدْلٍ ، وَإِمَاتَةَ كُلِّ ظُلْمٍ وَجَوْرٍ وَفَسَادٍ؛ فَلِذَلِكَ كَانَ السَّاعِي فِي فِي

<sup>(</sup>١) تحف العقول، ص: ٣٣١-٣٣٢.

<sup>(</sup>٢) أي الولاية.

تَقْوِيَةِ سُلْطَانِهِ وَالْمُعِينُ لَهُ عَلَى وِلَايَتِهِ سَاعِياً إِلَى طَاعَةِ اللهِ، مُقَوِّياً لِدِينِهِ.

وَأُمَّا وَجْهُ الْحَرَامِ مِنَ الْوِلَايَةِ:

فَولَايَةُ الْوَالِي الْجَائِرِ، وَولَايَةُ وُلَاتِهِ، الرَّئِيسِ مِنْهُمْ، وَأَتْبَاعِ الْوَالِي فَمَنْ دُونَهُ مِنْ وُلَاةِ الْوُلَاةِ إِلَى أَدْنَاهُمْ بَاباً مِنْ أَبْوَابِ الْولَايَةِ عَلَى مَنْ فَمَ وُوالٍ عَلَيْهِ، وَالْعَمَلُ لَهُمْ، وَالْكَسْبُ مَعَهُمْ بِجِهَةِ الْولَايَةِ لَهُمْ حَرَامُ هُو وَالْ عَلَيْهِ، وَالْعَمَلُ لَهُمْ، وَالْكَسْبُ مَعَهُمْ بِجِهَةِ الْولَايَةِ لَهُمْ حَرَامُ وَمُحَرَّمُ، مُعَذَّبُ مَنْ فَعَلَ ذَلِكَ عَلَى قَلِيلٍ مِنْ فِعْلِهِ أَوْ كَثِيرٍ؛ لِأَنَّ كُلَّ وَمُحَرَّمُ، مُعَذَّبُ مَنْ فَعَلَ ذَلِكَ عَلَى قَلِيلٍ مِنْ فِعْلِهِ أَوْ كَثِيرٍ؛ لِأَنَّ كُلَّ مَنْ الْكَبَائِرِ، وَذَلِكَ أَنَّ فِي وَلاَيَةِ شَيْءٍ مِنْ جِهَةِ الْمَعُونَةِ مَعْصِيةٌ كَبِيرَةٌ مِنَ الْكَبَائِرِ، وَذَلِكَ أَنَّ فِي وَلاَيَةِ الْوَالِي الْجَائِرِ وَوْسَ الْحَقِّ كُلِّهِ، وَإِحْيَاءَ الْبَاطِلِ كُلِّهِ، وَإِظْهَارَ الظَّلْمِ الْوَالِي الْجَائِرِ وَوْسَ الْحَقِّ كُلِّهِ، وَإِحْيَاءَ الْبَاطِلِ كُلِّهِ، وَإِظْهَارَ الظَّلْمِ وَالْجَوْرِ وَالْفَسَادِ، وَإِبْطَالَ الْكُتُبِ، وَقَتْلَ الْأَنْبِيَاءِ وَالْمُؤْمِنِينَ، وَهَدْمَ الْمَسَادِ، وَإِبْطَالَ الْكُتُبِ، وَقَتْلَ الْأَنْبِيَاءِ وَالْمُؤْمِنِينَ، وَهَدْمَ الْمُعَالِ الْمَسْرِةِ وَالْمُؤْمِنِينَ، وَهَدْمَ الْمَسَادِ، وَإِبْطَالَ الْكُتُبِ، وَقَتْلَ الْأَنْبِياءِ وَالْمُؤْمِنِينَ، وَهَدْمَ الْمَسَادِ، وَإِبْطَالَ الْكُسْبُ مَعَهُمْ إلَّا بِجِهَةِ الضَّرُورَةِ نَظِيرَ الضَّرُورَةِ إِلَى الدَّمِ وَلَهُ وَلَمُونَتُهُمْ مُ وَالْمَوْمَةِ إِلَى الدَّا عَلَي الشَّورَةِ وَالْمَوْمَةِ إِلَى الدَّالَ وَلَامَيْتَةِ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمَوْمِةِ إِلَى الدَّالِيلُونَ وَالْمَوْمَةِ إِلَى الدَّالِيلُ مَلْ الْمَعْمَلُ مُعْمَى اللْعَلَى الدَّالِي وَلَيْهِ الْمَوْمِ وَلَا لَهُ الْمَعْمَلُ وَالْمَيْتَةِ الْمَالِي الْمُؤْمِنِينَ الْمَلْكُونَ وَالْمَالَ الْمَائِقَ الْمَائِقَةِ الْمَوْمِ الْمَوْمِ اللْمَائِقُونَ الْمَائِهُ مُلْكُلِهِ وَالْمُعْمِلُ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمَلْمُ اللْمُعْمِلُ الْمُعْمِلُ اللّهِ الْمَالِمُ الْمُؤْمِلِي الْمُؤْمِنِينَ الْمُسْتِ الْمُعْمِلُ الْمُعُلِي اللْمُعْمِلُ الْمِيْمِ الْمُؤْمِولِ الْمَائِهُ الْمُؤْمِولِ الْمُؤْمِلِ الْمُعْ

كتب الإمام الباقر عَلَيْكَ في رسالة إلى بعض خلفاء بني أمية: «وأوَّلُ ذلِكَ الدُّعاءُ (٢) إلى طاعَةِ اللهِ عزّوجلٌ من طاعَةِ العِبادِ، وإلى عبادَةِ اللهِ مِن عبادَةِ العِبادِ، وإلى وَلايَةِ اللهِ مِن وَلايَةِ العِبادِ، وإلى وَلايَةِ اللهِ مِن وَلايَةِ العِبادِ، وإلى عبادَةِ العِبادِ، وإلى عبادَةِ العِبادِ، وإلى عبدِ مِثْلِهِ مِن وَلايَةِ العِبادِ، وليُسَ الدُّعاءُ من طاعَةِ عبدٍ مِثْلِهِ مثْلِهِ (٣).

<sup>(</sup>١) تحف العقول، ص: ٣٣٢.

<sup>(</sup>٢) أي الدعوة.

<sup>(</sup>٣) الكافي، ج٥، ص ٣.

إنّ الولاء للوطن إمّا أن يكون بمعنى الولاء والولاية لقيعة أرض، وبالتالي فهو ولاء وولاية للجهاد، وهو شبيه بعبادة المشركين للأصنام الحجرية، وإمّا أن يكون الولاء للوطن بمعنى الولاء والولاية للنظام السياسي الجائر، وبالتالي فهو ولاء وولاية للطاغوت السياسي، وإمّا أن يكون الولاء للوطن بمعنى الولاء والولاية للنظام الاجتهاعي الجاهلي، وبالتالي فهو ولاء وولاية لطواغيت الملأ الاجتهاعي من الحكام الفاسدين والعالماء المنافقين والوجهاء المستكبرين والأغنياء المترفين؛ والولاية لكل هذه الجهات هو مخالفة بيّنة لما أنزل والولاء والولاية وتعالى، واتخاذ واتباع لأولياء من دون الله، يقول الله سبحانه وتعالى، واتخاذ واتباع لأولياء من دون الله، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿اتّبِعُواْ مَا أُنزِلَ إِلَيْكُم مِّن رّبِّكُمْ وَلاَ تَتّبِعُواْ مِن الله سبحانه وتعالى: ﴿اتّبِعُواْ مَا أُنزِلَ إِلَيْكُم مِّن رّبِّكُمْ وَلاَ تَتّبِعُواْ مِن

إنّ اتخاذ الحكّام السياسيين القائمين على النظام السياسي الجائر، والغاصبين للولاية السياسية من أهلها، وكذا اتخاذ السلطات الاجتهاعية من الملأ الاجتهاعي من الحكام الفاسدين، والعلهاء المنافقين، والوجهاء المستكبرين، والأغنياء المترفين، القائمين على النظام الاجتهاعي الجاهلي والغاصبين للولاية الاجتهاعية من أهلها هو تجسيد فعلي لعدم اتباع ما أنزل الله سبحانه وتعالى من تشريعات سياسية أو اجتهاعية، وهو تطبيق عملي لاتخاذ واتباع أولياء من دون الله سبحانه وتعالى، وهذا

<sup>(</sup>١) الأعراف، ٣.

من الكفر بعض الكتاب، والنهاية والمصير لهو لاء الكفار هي العذاب العظيم في جهنم والعياذ بالله، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ وَلاَ يُغْنِي عَنْهُم مَّا كَسَبُوا شَيْئاً وَلاَ مَا اتَّخَذُوا مِن دُونِ اللهِ أَوْلِيَاء وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾(١).

ويقول الله سبحانه وتعالى: ﴿أَفَحَسِبَ الَّذِينَ كَفَرُوا أَن يَتَّخِذُوا عِبَادِي مِن دُونِي أَوْلِيَاء إِنَّا أَعْتَدْنَا جَهَنَّمَ لِلْكَافِرِينَ نُزُلاَّ﴾(``).

إنَّ الـولاء والولايـة للـتراب، أو الـولاء والولايـة للنظـام السياسي الجائر، أو الولاء والولاية للنظام الاجتماعي الجاهلي، هـ و ولاء و ولاية من دون الله بل هـ و عبودية لغـر الله سبحانه و تعالى، والطاعبة لكلّ تلك الجهات ضلال وعبو ديبة لغير الله سبحانه وتعالى؛ وكلّ ذلك حرام محرم، بل هو من كبائر الذنوب وأشد المحرمات والموبقات المهلكة، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللهِ فَيَقُولُ أَأَنتُمْ أَضْلَلْتُمْ عِبَادِي هَؤُلَاء أَمْ هُمْ ضَلُّوا السَّبِيلَ \* قَالُوا سُبْحَانَكَ مَا كَانَ يَنبَغِي لَنَا أَن نَّتَخِذَ مِن دُونِكَ مِنْ أَوْلِيَاء وَلَكِن مَّتَّعْتَهُمْ وَآبَاءهُمْ حَتَّى نَسُوا الذِّكْرَ وَكَانُوا قَوْماً بُوراً ﴾(٣).

وبكلمة إن الولاء والولاية للوطن الترابي، أو الولاء

<sup>(</sup>١) الجاثية، ١٠.

<sup>(</sup>٢) الكهف، ١٠٢.

<sup>(</sup>٣) الفرقان، ١٧ –١٨.

والولاية للوطن السياسي الجائر، أو الولاء والولاية للوطن الاجتهاعي الجاهلي ما هو إلّا ولاء وولاية لبيت العنكبوت؛ لأن مثل هذه الأنظمة في ضعفها ووهنها وهشاشتها كمثل بيت العنكبوت الذي لا يحتاج لإزالته ومحوه من الوجود لأكثر من نفخة من فم؛ وكلّ مَنْ يُعلن الولاء والولاية لبيت العنكبوت السياسي الجائر، أو بيت العنكبوت الاجتهاعي الجاهلي ما مثله إلّا مثل العنكبوت في ضعفه ووهنه وهشاشته، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿مَثَلُ الَّذِينَ اتَّخَذُوا مِن دُونِ اللهِ أَوْلِيَاء كَمَثَلِ الْعَنكَبُوتِ النّه أَوْلِيَاء كَمَثَلِ الْعَنكَبُوتِ النّه أَوْلِيَاء كَمَثَلِ الْعَنكَبُوتِ النّه أَوْلِيَاء كَمَثَلِ الْعَنكَبُوتِ النّه أَوْلِيَاء كَمَثَلُ الْدِينَ النّهُ وَلِيَاء كَمَثَلُ الْدِينَ النّهُ وَلِيَاء كَمَثَلُ الْعَنكَبُوتِ لَوْ مَنْ الْبُيُوتِ لَبَيْتُ الْعَنكَبُوتِ لَوْ

وإن الولاء والولاية للوطن الترابي، أو الولاء والولاية للوطن الاجتماعي للوطن السياسي الجائر، أو الولاء والولاية للوطن الاجتماعي الجاهلي ما هو إلّا دعاء من دون الله، ولن يتمكن أصحابه من حجب الشمس عن أهل البصر، ولن يتمكنوا من إطفاء نور الله عزّوجل، وبكلمة نقول: ضعف الطالب الموالي، وضعف الطلوب الموالي؛ يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ ضُرِبَ مَثَلٌ فَاسْتَمِعُوا لَهُ إِنَّ الَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ اللهِ لَن يَخْلُقُوا فَرُبَاا وَلَو اللهِ لَن يَخْلُقُوا فَرُبَاا وَلَو الْجَتَمَعُوا لَهُ وَإِن يَسْلُبُهُمُ الذُّبَاا شَيْنًا لّا يَسْتَنقِذُوهُ مِنْهُ ضَعْفَ الطّالِبُ وَالْمَطْلُوبُ ﴾ (٢).

<sup>(</sup>١) العنكبوت، ٤١.

<sup>(</sup>٢) الحج، ٧٣.

# الوطنية في دولة الرسول الثانية

24

لم تكن الجزيرة العربية قبل الإسلام دولة واحدة بل كانت دويلات متعدّدة؛ فهنا دولة وهناك دولة أخرى وإن لم تكن كما همى دول اليه م، وكما أنَّ دول اليه م تختلف عن الدول قبل خمس مائية سنة ولكن كلاً منها كانت تتوفر فيها العناصر الأساسية الأربعة للدولة: من الأرض والشعب والسلطة والنظام الخياص سها.

فمكة دولة قائمة بذاتها لها زعاؤها، والمدينة دولة قائمة بذاتها لها زعماؤها، والطائف دولة قائمة بذاتها لها زعماؤها، وهكذا نجر ان والبحرين واليمن و... وبعد ثلاث عشرة سنة من الدعوة هاجر الرسول ﷺ إلى المدينة واتخذها وطناً له، ولم يكن قبل ذلك من مواطنيها -وبالخصوص حسب المصطلح والمفهوم السياسي اليوم الذي جرّد الكثير ممن يعيـش في وطـن واحـد مـن الوطنيـة، وخصهـا بمَـنْ يكـون عبـداً لهوى الحاكم، أو قوانين الفئة المتسلطة - ولكنه ما أن دخلها حتى أصبح زعيمها الأوحـد، وما كانـت زعامـة الرسـول جـيراً أو كرهاً وإنّا كانت برضا أغلب المواطنين الذين سرّاهم الله تعالى بالأنصار، وسمّى مَنْ هاجر إلى المدينة بالمهاجرين

-وكلاهما مواطنون في لغة الإسلام، بل وفي المصطلح اللغوي العرفي خلافاً للمصطلح والمفهوم السياسي اليوم، وحقوقهم في الأرض وغيرها من الثروات والحقوق سواء، ولا فضل لأحدٍ على أحد- فبالل الحبشي، وصهيب الرومي، وأبو ذر الغفاري، وسلمان الفارسي، والمهاجرون من مكة ومن غيرها كلهم مواطنون، والمدينة وطنٌ لهم، وهم وأهل المدينة سواء في الحقوق، ولم يُفضَّل ولا يجوز أن يُفضَّل أحد من الأنصار لأنه من المدينة على أحد من المهاجرين لأنه من مكة أو غيرها؛ أما في المصطلح السياسي لدول القمع والاستبداد سيسمى المهاجرين غرباء وأجانب أو محتلين، وسيسمى الأنصار عملاء للخارج، وسيتهمهم بارتكاب الخيانة العظمي لأنهم سلَّموا أرضهم ووطنهم للخارج فبلا وطنينة لهم، بيل هم مجرمون يستحقون السجن والتعذيب والقتل وكل أصناف التعذيب والأهانة.

وحينا أراد المنافقون زرع نعرة الشقاق بتخصيص الوطنية لأهل المدينة وتجريد الآخرين من الوطنية وعزموا على إخراج الرسول ومَنْ هاجر معه -كما نشاهده في كلُّ دول العالم اليوم ومن دون استثناء بها فيها الدول التي تدَّعي أنها إسلامية-ولكن المشيئة الإلهية أبت إلا أن يكون المعيار والمقياس والميزان للعزة هو الانتساب إلى الإيان وليس الانتساب إلى الأرض، وأهل الإيان هم أهل الأرض، وهم أولى بالوطن، يقول

الله سبحانه وتعالى: ﴿ يَقُولُونَ لَئِن رَّجَعْنَا إِلَى الْمَدِينَةِ لَيُخْرِجَنَّ الْأَعَزُّ مِنْهَا الْأَذَلَّ وَللَّهِ الْعِزَّةُ وَلِرَسُولِهِ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَلَكِنَّ الْمُنَافِقِينَ لاَ يَعْلَمُونَ ﴾(١).

ولأنَّ الإيان هو المعيار لأحقية وأولوية التوطن كان للمؤمنين كامل الحق في إخراج المتآمرين على الإسلام من الوطن، وتجريدهم وسلب عنوان الوطن والتوطن عنهم، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿أَلَمْ تَر إِلَى الَّذِينَ نَافَقُوا يَقُولُونَ لِإِخْوَانِهِمُ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ لَئِنْ أَخْرِجْتُمْ لَنَخْرُجَنَّ مَعَكُمْ وَلَا نُطِيعُ فِيكُمْ أَحَداً أَبَداً وَإِن قُوتِلْتُمْ لَنَنصُرَنَّكُمْ وَاللهُ يَشْهَدُ إِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ \* لَئِنْ أَخْرِجُوا لَا يَخْرُجُونَ مَعَهُمْ وَلَئِن قُوتِلُوا لَا يَنصُرُونَهُمْ وَلَئِن نَّصَرُوهُمْ لَيُوَلُّنَّ الْأَدْبَارَ ثُمَّ لَا يُنصَرُونَ \* لَأَنْتُمْ أَشَدُّ رَهْبَةً فِي صُدُورِهِم مِّنَ اللهِ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لَّا يَفْقَهُونَ \* لَا يُقَاتِلُونَكُمْ جَمِيعاً إِلَّا فِي قُرًى مُّحَصَّنَةٍ أَوْ مِن وَرَاء جُدُرِ بَأْسُهُمْ بَيْنَهُمْ شَدِيدٌ تَحْسَبُهُمْ جَمِيعًا وَقُلُوبُهُمْ شَتَّى ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لَّا يَعْقِلُونَ \* كَمَثَلِ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ قَرِيباً ذَاقُوا وَبَالَ أُمْرِهِمْ وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ \* كَمَثَل الشَّيْطَانِ إِذْ قَالَ لِلْإِنسَانِ اكْفُرْ فَلَمَّا كَفَرَقَالَ إِنِّي بَرِيءٌ مِّنكَ إِنِّي أُخَافُ اللهَ رَبَّ الْعَالَمِينَ \* فَكَانَ عَاقِبَتَهُمَا أَنَّهُمَا فِي النَّارِ خَالِدَيْنِ فِيهَا وَذَلِكَ جَزَاء الظَّالِمِينَ ﴾(٢).

<sup>(</sup>١) المنافقون، ٨.

<sup>(</sup>٢) الحشر، ١١-١٧.

ويقول الله سبحانه وتعالى: ﴿وَأَنزَلَ الَّذِينَ ظَاهَرُوهُم مِّنْ أَهْلِ الْكِتَابِ مِن صَيَاصِيهِمْ وَقَذَفَ فِي قُلُوبِهِمُ الرُّعْبَ فَرِيقاً تَقْتُلُونَ وَتَأْسِرُونَ فَرِيقاً \* وَأَوْرَثَكُمْ أَرْضَهُمْ وَدِيَارَهُمْ وَأَمْوَالَهُمْ وَأَرْضاً لَّمْ تَطَوُّوها وَكَانَ اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيراً ﴾(١).

عن أبي جعفر الباقر عَلَيْكَ قال: «صَعِدَ رَسُولُ الله عَلَيْكَ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكَ الله عَلَيْكَ الله عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلْمُ عِلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُونِ اللّهُ عَلَيْكُ عَلَيْ

أَيُّهَا النَّاسُ؛ إِنَّ اللهَ قَدْ أَذْهَبَ عَنْكُمْ نَخْوَةَ الْجَاهِلِيَّةِ، وَتَفَاخُرَهَا بِآلِيَّهَا، أَلَا إِنَّكُمْ مِنْ آدَمَ عَلَيْ وَآدَمُ مِنْ طِينٍ؛ أَلَا إِنَّ خَيْرَعِبَادِ اللهِ عَبْدٌ بِآبَائِهَا، أَلَا إِنَّ خَيْرَعِبَادِ اللهِ عَبْدٌ اتَّقَاهُ، إِنَّ الْعَرَبِيَّةَ لَيْسَتْ بِأَبِ وَالِدٍ، وَلَكِتَّهَا لِسَانٌ نَاطِقٌ؛ فَمَنْ قَصُرَ بِهِ عَمَلُهُ لَمْ يُبْلِغُهُ حَسَبُهُ، أَلًا إِنَّ كُلَّ دَمٍ كَانَ فِي الْجَاهِلِيَّةِ أَوْ إِحْنَةٍ (١) فَهِي تَحْتَ قَدَمِي هَذِهِ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ »(٣).

وقال رسول الله على عجه الوداع: «اللَّهُمَّ اشْهَدْ أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّ رَبَّكُمْ وَاحِدٌ، وَإِنَّ أَبَاكُمْ وَاحِدٌ؛ كُلُّكُمْ لِآدَمَ، وَآدَمُ مِنْ تُرَابٍ، ﴿ إِنَّ أَكُرُمَكُمْ عِندَ اللهِ أَتْقَاكُمْ ﴾، وَلَيْسَ لِعَرَبِيٍّ عَلَى عَجَمِيٍّ فَضْلُ إلّا بِالتَّقْوَى، أَلَا هَلْ بَلَّغْتُ؟»

قالوا: نعم.

<sup>(</sup>١) الأحزاب، ٢٦-٢٧.

<sup>(</sup>٢) الإِحْنَةُ الشَّحْنَاءُ.

<sup>(</sup>٣) الكافي، ج٨، ص ٢٤٦.

## قَالَ: «فَلْيُبَلِّغِ الشَّاهِدُ الْغَائِبَ»(١).

وعنه ﴿ اللّهُ النّاسُ؛ إِنَّ رَبِّكُمْ وَاحِدٌ، وَإِنَّ أَبَاكُمْ وَاحِدٌ؛ لَا فَضْلَ لِعَرَبِيٍّ عَلَى عَرَبِيٍّ ، وَلَا لِأَحْمَرَ عَلَى فَضْلَ لِعَرَبِيٍّ ، وَلَا لِأَحْمَرَ عَلَى أَشْوَدَ ، وَلَا لِأَسْوَدَ عَلَى أَحْمَرَ إلّا بِالتَّقْوَى »(٢).

وعنه ﴿ وَجَعَلَ كَلِمَةَ اللهُ تَعَالَى جَعَلَ الْإِسْلَامَ دِينَه، وَجَعَلَ كَلِمَةَ الْإِحْلَاصِ حُسْناً لَهُ؛ فَمَنِ اسْتَقْبَلَ قِبْلَتَنَا، وَشَهِدَ شَهَادَتَنا، وَأَحَّلَ الْإِحْلَاصِ حُسْناً لَهُ؛ فَمَنِ اسْتَقْبَلَ قِبْلَتَنَا، وَشَهِدَ شَهَادَتَنا، وَأَحَّلَ ذَبِيحَتَنَا؛ فَهُ وَمُسْلِمُ، لَهُ مَا لَنَا، وَعَلَيْهِمَا عَلَيْنَا» (٣).

لقد أرسى وشيد الإسلام مفاهيمه وتعاليمه على أساس العقيدة الإيهانية المتحرّرة من قيود الزمان والمكان، وليس على أساس الدولة أو القومية أو الوطن أو الوطنية، وهذا هو سر بقاء الإسلام والتشيع؛ لأن موطنه القلب المفعم بالإيهان، والذي لا يزول بزوال الدول، أو بخراب الأوطان، بل يتمكن من البقاء في جميع الأحوال ببركة مفهوم التقية، وما تعتقده القلوب وتحفظه الجنان، لا ما تُكره عليه الجوارح ويتفوه به اللسان.

<sup>(</sup>١) تحف العقول، ص ٣٤.

<sup>(</sup>٢) معدن الجواهر ورياضة الخواطر، ص ٢١.

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار، ج ٦٥، ص ٢٨٨، وفي كتاب الجعفريات (الأشعثيات)، ص ٧٨، بلفظ: "إِنَّ اللهَّ تَعَالَى جَعَلَ الْإِسْلَامَ زِينَةً، وَجَعَلَ كَلِمَةَ الْإِخْلَاصِ حِصْناً لِلدِّمَاءِ؛ فَمَنِ اسْتَقْبَلَ قِبْلَتَنَا، وَشَهِدَ شَهَادَتَنَا، وَأَكَلَ ذَبِيحَتَنَا؛ فَهُ وَ اللَّسْلِمُ، لَهُ مَا لَنَا، وَعَلَيْهِمَا عَلَيْنَا». عَلَيْنَا».

والتاريخ أكسر شاهد على ذلك حيث يدوّن في صفحاته ما لا يحصى من الدول والأوطان التي زالت واندثرت، بل يدوّن في صفحاته حضارات سادت ثمّ بادت حتى لم يبق لبعضها من أثر.

ولكن الإسلام والتشيع في ازدياد ومُكْنَة حتى في أعتى الدول التي تحاربه وتسعى لاستئصاله.

كلّ ذلك لأنه عقيدة إيمانية، وموطنها القلب الذي هو حرم الله تعالى ولا يزول، وليس بسلطان ملك يزول بزوال الدولة.

الموقف المبدئي بعد وضوح الرؤية الرسالية ومعرفة الحكم الشرعي ۲۷۸ الوحدة الوطنية قناع لتكوين عَبَدَة الطاغوت

الآن وبعد أن اتضحت لنا الرؤية الرسالية، بأنه لا يوجد في تشريع السماء عنوانٌ بمسمى الوطنية، أو وحدة الوطن، أو الوحدة الوطنية، أو الوطنية، أو الوطنية، أو الوطنية يكون الإنسان على بيّنة وبصيرة من أمره، ويتحمّل مسؤوليّة رؤيته وموقفه.

نعم هناك ولاية الذين آمنوا، ووحدة الأمّة الإسلامية التي تتجاوز وتتعالى على الجغرافيا والتاريخ والسُّلالة وأمّا الكلام بالوطنية والوحدة الوطنية والولاء الوطني في هي إلّا عصبيات جاهلية بالذات عندما يستخدمها الطغاة من أجل التضليل وتثبيت العروش بظلم واغتصاب وبلا شرعية فهذه ما أنزل الله بها من سلطان؛ وإنّ الوطنية والوحدة الوطنية والولاء الوطنية من دون الله عزّ وجلّ، والهدف من الوطنية والوحدة الوطنية الوطنية ترهيب الأحرار والمجاهدين والمصلحين، وتقطيع أمّة التوحيد إلى أوصال متناثرة، وتمزيق وحدة الأمّة الإسلامية إلى أحزاب متناحرة، واستئصال الأخوة الإيمانية واستبدالها بأخوة الطغيان؛ وبعد أن عرفنا الحكم الشرعي بأنّه لا يجوز رفع شعار الوطنية والوحدة الوطنية والوحدة الوطنية والوحدة الوطنية والوحدة الوطنية والوحدة الوطنية والوحدة الوطنية والوطنية والوحدة الوطنية والوطنية والوحدة الوطنية والوطني، إذا كانت

هے محرد دعوات مطنة لعادة الطاغوت فإنّه لا يجوز الدعوة إليها أيضاً، ويحرمُ حرمةً مغلظةً التنظيرُ والفلسفة للوطنية والوحدة الوطنية والولاء الوطني إذا كان يراد من خلالها تكريس حكم الطاغوت وتجذير سلطته وعبوديته على الناس، فيها هو موقفنا العملي من الوحدة الوطنية والولاء الوطني؟

### الجواب في بنودٍ عدة:

١. الصدع والتبشير والدعوة إلى وحدة الأمّة الإسلامية والأخوَّة الإيمانية، وولاية أولى الأمر من الصالحين والربانيين، بمختلف الوسائل والسبل المشروعة والتأكيد على تطبيق الآيات والروايات التي أكَّدت على ذلك.

٢. محاربة الدعوة إلى الوطنية والوحدة الوطنية والولاء الوطني كلُّ بقدر إمكانيَّاته بالطرق المشروعة، وكشف الزيف والمكر والخداع الذي تستبطنه الدعوات لعبادة الطاغوت تحت يافطات الوطنية، وبيان الأضرار والخسائر التي أفرزتها وتفرزها هذه الثقافة الجاهلية.

٣. محاورة الدعاة إلى الوطنية والوحدة الوطنية والولاء الوطني، ونصيحتهم بعدم الاستكبار على الحق، ومن ثمّ العودة والاستكانة إلى الحق، وإصلاح ما أفسدوه قدر الامكان.

٤. فضح الأقلام المأجورة أو المنهزمة التي تستكبر وتعاند

وتصرعلى تكريس مشروع عبادة الطواغيت من خلال يافطات وشعارات الوطنية والوحدة الوطنية والولاء الوطني.

ويجب على كلّ الذين نظّروا وكتبوا وفلسفوا للوطنية والوحدة الوطنية والولاء الوطني باعتبارها أقنعة لعبادة الطاغوت أن يستغفروا رجم ويتوبوا إليه قبل أن تتحوّل أعالهم إلى هباء منشور، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿لَقَدِ السُّكُبُرُوا فِي أَنفُسِهِمْ وَعَتَوْعُتُواً كَبِيراً \* يَوْمَ يَرَوْنَ الْمَلائِكَةَ لَا بُشْرَى يَوْمَئِذٍ لِللمُجْرِمِينَ وَيَقُولُونَ حِجْراً مَّحْجُوراً \* وَقَدِمْنَا إِلَى مَا عَمِلُوا مِنْ عَمَل فَجَعَلْنَاهُ هَبَاء مَّشُوراً ﴾ (١).

إنَّ الوطنية والوحدة الوطنية والولاء الوطني ما كانت ولن تكون مقدمةً لوحدة الأمّة الإسلامية حقيقية، ولا يمكن أن تجتمع معها وهما على طرفي نقيض، لأنّ منبع الوطنية والوحدة الوطنية والولاء الوطني: الهوى، والثقافة الجاهلية، ومصالح الملأ، وعروش الطواغيت، ومنبع وحدة الأمّة الإسلامية: العقل، وثقافة الساء، والمصلحة لجميع المؤمنين، وحكمة القيادات الرسالية.

ومَنْ يُصِّرُ على الوطنية والوحدة الوطنية والولاء الوطني كأقنعة لتغطية سوءات الطغاة فهو إمّا كافر ببعض الكتاب حينها يجعلها بدلاً عن وحدة الأمّة الإسلامية وأخوَّة الإيهان

<sup>(</sup>١) الفرقان، ٢١-٢٣.

فيستبدل الذي هو أدنى بالذي هو خير، وإمّا هو ظالم حينا يصدر حكاً ضد مَنْ يكفر بالوطنية والوحدة الوطنية والولاء الوطني، أو يدعو إلى وحدة الأمّة الإسلامية والأخوة الإيمانية أو يتخذ موقفاً سلبياً منه، وإمّا هو فاسق حينها يتخلّق بسلوكيات الوطنية والوحدة الوطنية والولاء الوطني وهو يعلم بأنها مجرد أغطية ومساحيق تجميل لوجوه الطغاة المجرمين، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿إِنَّا أَنْزَلْنَا التَّوْرَاةَ فِيهَا هُدًى وَنُورٌ يَحْكُمُ بِهَا النَّبيُّونَ الَّذِينَ أَسْلَمُواْ لِلَّذِينَ هَادُواْ وَالرَّبَّانِيُّونَ وَالْأَحْبَارُ بِمَا اسْتُحْفِظُواْ مِن كِتَابِ اللهِ وَكَانُواْ عَلَيْهِ شُهَدَاء فَلاَتَخْشَوُاْ النَّاسَ وَاخْشَوْنِ وَلاَ تَشْتَرُواْ بِآيَاتِي ثَمَناً قَلِيلاً وَمَن لَّمْ يَحْكُم بِمَا أَنزَلَ اللهُ فَأَوْلَـئِكَ هُـمُ الْكَافِرُونَ \* وَكَتَبْنَا عَلَيْهِـمْ فِيهَا أَنَّ النَّفْسَ بِالنَّفْس وَالْعَيْنَ بِالْعَيْنِ وَالْأَنفَ بِالْأَنفِ وَالْأَذُنَ بِالْأَذُنِ وَالسِّنَّ بِالسِّنِّ وَالْجُرُوحَ قِصَاصٌ فَمَن تَصَدَّقَ بِهِ فَهُوَ كَفَّارَةُ لَّهُ وَمَن لَّمْ يَحْكُم بِمَا أَنزَلَ اللهُ فَأُوْلَئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ \* وَقَفَّيْنَا عَلَى آثَارِهِم بِعَيسَى ابْنِ مَرْيَمَ مُصَدِّقاً لِّمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ التَّوْرَاةِ وَآتَيْنَاهُ الإنجِيلَ فِيهِ هُـدًى وَنُورٌ وَمُصَدِّقاً لِّمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ التَّوْرَاةِ وَهُدًى وَمَوْعِظَةً لِّلْمُتَّقِينَ \* وَلْيَحْكُمْ أَهْلُ الإنجيل بِمَا أَنزَلَ اللهُ فِيهِ وَمَن لَّمْ يَحْكُم بِمَا أَنزَلَ اللهُ فَأُوْلَئِكَ هُمُ الْفَاسِـقُونَ \* وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ مُصَدِّقاً لِّمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ الْكِتَابِ وَمُهَيْمِناً عَلَيْهِ فَاحْكُم بَيْنَهُم بِمَا أَنزَلَ اللهُ وَلاَ تَتَّبِعْ أَهْوَاءهُمْ عَمَّا جَاءِكَ مِنَ الْحَقِّ لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنكُمْ شِرْعَةً وَمِنْهَاجاً وَلَوْ شَاء اللهُ لَجَعَلَكُمْ أُمَّةً وَاحِدَةً وَلَكِنَ لِّيَبْلُوَكُمْ فِي مَا آتَاكُم فَاسْتَبِقُوا الخَيْرَاتِ إِلَى الله مَرْجِعُكُمْ جَمِيعاً فَيُنَبِّئُكُم بِمَا كُنتُمْ فِيهِ تَخْتَلِفُونَ \* وَأَنِ احْكُم بَيْنَهُم بِمَا أَنزَلَ اللهُ وَلاَ تَتَّبِعْ أَهْوَاءهُمْ وَاحْذَرْهُمْ أَن ِ يَفْتِنُوكَ عَن بَعْض مَا أَنزَلَ اللهُ إِلَيْكَ فَإِن تَوَلَّوْاْ فَاعْلَمْ أَنَّمَا يُرِيدُ اللهُ أَن يُصِيبَهُم بِبَعْض ذُنُوبِهِمْ وَإِنَّ كَثِيراً مِّنَ النَّاسِ لَفَاسِقُونَ \* أَفَحُكْمَ الْجَاهِلِيَّةِ يَبْغُونَ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ اللهِ حُكْماً لِّقَوْم يُوقِنُونَ ﴾(١).

<sup>(</sup>١) المائدة، ٤٤-٠٥.

## مسك الختام

قد لا نتمكن من القفز على الواقع مرة واحدة، ولكننا نتمكن من القفز عليه درجة ثمّ درجة أخرى وهكذا دواليك؛ وبدلاً من تغنى شعراء الطاغوت بالوطنية، وبالوحدة الوطنيــة، وبالــو لاء الوطنــي، وأن يعز فــوا عــلي سـيمفو نياتها ليــلاً ونهاراً وجعلها أهم وأوجب من الوحي الإلهي، فليصدع صناع أقنعة عبادة الطواغيت من دعاة الوطنية والوحدة الوطنية والولاء الوطني بالوحدة التدريجية لتوحيد العالم العربي والعالم الإسلامي، من خلال وحدة ودمج بعض الدول المتلاصقة جغرافياً والمتجانسة اجتماعياً ولو في الجملة.

ويمكن البدء مشلاً بتوحيد مصر مع السودان، والصومال مع أريتبريا وجيبوت، ثم توحيدهم جميعاً مع جزر القمر، تحت اسم دولة النيل، وكذلك توحيد تونس مع ليبيا، وموريتانيا مع الصحراء الغربية، والجزائر مع المغرب، ثمّ توحيدهم جميعاً تحت اسم دولة المغرب العربي، ثمّ توحيد دولة النيل مع دولة المغرب العربي تحت اسم دولة الولايات العربية الأفريقية.

وهكذا يمكن البدء من جانب آخر بتوحيد شبه الجزيرة

العربية مع البحرين والكويت، وعهان مع اليمن، والإمارات مع قطر، ثم وحدتهم جميعاً تحت اسم دولة الجزيرة العربية، وكذلك توحيد لبنان مع سوريا، والأردن مع فلسطين، ثمّ توحيدهم جميعاً مع العراق تحت اسم دولة الهلال الخصيب، ثمّ توحيد دولة الجزيرة العربية مع دولة الهلال الخصيب تحت اسم دولة الولايات العربية الآسيوية.

ثم يمكن إكال الوحدة العربية بتوحيد دولة الولايات العربية الأفريقية مع دولة الولايات العربية الآسيوية تحت اسم دولة الولايات العربية المتحدة.

وهكذا يمكن توحيد بعض دول العالم الإسلامي مع بعض آخر إلى أن يتوحد العالم الإسلامي تحت اسم دولة الولايات الإسلامية المتحدة.

لا ريب أن الزعامات المنهزمة والملا الممسوخ وأبواق الطاغوت وشعراء الوطنية وأتباعهم الغاوين لن يروا في الأطروحة إلّا أحلاماً وردية وأنه لا يمكن تحقيق شيء منها.

ولكن لن يكون قول شعراء الوطنية وأبواق الطاغوت والملأ الممسوخ والزعامات المنهزمة إلا شبيها بقول المنافقين الذين سخروا من رسول الله ﷺ حينيا ضرب بالفأس وتطاير الـشرر، وأعلـن عـن تهـاوي عـروش الظلمـة أمثـال كـسرى الفرس وقيصر الروم وتُبَّع اليمن تحت أيدي المسلمين، يقول

الله سبحانه وتعالى: ﴿كَذَلِكَ قَالَ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِم مِّثْلَ قَوْلِهِمْ تَشْلَ قَوْلِهِمْ تَشْلَ قَوْلِهِمْ تَشَابَهَتْ قُلُوبُهُمْ قَدْ بَيَّنَا الآياتِ لِقَوْم يُوقِنُون ﴾(١).

وسوف تتحقق الوحدة العربية والإسلامية ولو في المجمل بإذن الله تعالى حينها تنتفض المجتمعات وتزيل غبار الغفلة عن أعينها، وترمي الأُصُر وتسقط عن أبصارها أقنعة عبادة الطغاة التي جاءت باسم الوطنية وأغلال الوحدة الوطنية، وتُرْغِمَ أنوف الطغاة الذين قطّعوا أوصال الأمّة الإسلامية إلى دويلات كارتونية، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿إِنَّا لَنَصُرُرُسُلَنَا وَلَيْنَ آمَنُوا فِي الْحَيَاةِ الدُّنِيَا وَيَوْمَ يَقُومُ الْأَشْهَادُ ﴾(١).

ولكن هذا النصر الإلهي مشروطٌ بتطهير المؤمنين لأنفسهم من جميع الحميات والعصبيات الجاهلية ليكونوا من أهل التقوى الذين ينصرون الله ينصرون الوحي الإلهي والقيم الرسالية ومبادئ الساء، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِن تَنصُرُوا الله يَنصُرُكُمْ وَيُثَبِّتُ أَقْدَامَكُمْ ﴾(٣).

﴿ سُبْحَانَ رَبِّكَ رَبِّ الْعِزَّةِ عَمَّا يَصِفُونَ \* وَسَلاَمٌ عَلَى الْمُرْسَلِينَ \* وَالْحَمْدُ اللَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾.

<sup>(</sup>١) البقرة، ١١٨.

<sup>(</sup>٢) غافر، ٥١.

<sup>(</sup>٣) محمّد، ٧.

## الشهيد آية الله النمر في سطور

- ولد الشهيد آية لله الشيخ نمر باقر النمر عام ١٣٧٩ هـ (١٩٥٩م)، في بلدة العوامية، إحدى مدن محافظة القطيف بالمنطقة الشرقية.
- ينتمي ساحته إلى عائلة رفيعة القدر في المنطقة برز فيها علاء أفذاذ وأدباء ومثقفون، وخطباء حسينيون.
- ترك الشهيد من الأبناء ابناً واحداً هو (محمد) وثلاث بنات، وقد وافت المنية زوجته بعد معاناة مع مرض السرطان، وهو في معتقله بالرياض عام ١٤٣٣هـ فكان بعيداً عنها حتى آخر لحظات حياتها.
- أكمل دراسته في مدينة العوامية إلى مرحلة الثانوية؛ ثم هاجر إلى الجمهورية الإسلامية الإيرانية طلباً للعلوم الدينية في عام بعجل لله ١٤٠٠ هـ (١٩٨٠م)، فالتحق بحوزة الإمام القائم عجل لله فرجه، العلمية في مدينة طهران، التي تأسست على يد سهاحة المرجع الديني آية لله العظمى السيد محمد تقي المُدرّسي، في ذات العام، والتي انتقلت بعد قرابة العشر سنوات إلى منطقة السيدة زينب عليها السلام بسوريا.
- أبرز اساتذته؛ ساحة المرجع المدرسي، وأيضاً ساحة آية لله السيد عباس المدرسي، وساحة آية لله الخاقاني، وساحة آية لله الشيخ وحيد الافغاني.

- وقد بلغ ساحته مرتبة الاجتهاد، وإلى جانب مرتبته العلمية المرموقة، لم ينقطع الشهيد عن ممارسة مسؤولياته التربوية والتثقيفية والاجتماعية، مازجاً بذلك بين العلم والعمل.
- ويعبد سياحته من خبرة المدرسين في الحبوزة العلمية، حيث قام ساحته بتدريس المقدمات للعديد من الطلبة في الحلقة العلمية، ومن ثم بدأ بتدريس السطوح، والمكاسب، والرسائل، والكفاية، كما قام بتدريس كتاب اللمعة الدمشقية مرات عديدة في الحوزة العلمية في إيران وسوريا، كما ودَّرَسَ كتاب جامع المدارك، ومستمسك العروة الوثقي، وحلقات الأصول، للسيد الشهيد محمد باقر الصدر، وغيرها من الدروس الحوزوية.
- تخرجت على يديه ثلة من العلاء الأفاضل الذين مارسوا ويهارسون الأدوار الدينية والاجتماعية والقيادية في مجتمعاتهم.
- لقد أكد الشهيد النمر أهداف وغايات من وراء معارضت للنظام الحاكم منذ البداية، ألا وهي؛ خدمة المجتمع وتحكيم القيم والمبادئ السامية، وأن يعيش الجميع بكرامة وسلام، لذا ما أن وطأت رجلاه أرض بلده العزيز، بعد سنوات من الهجرة، حتى انطلق في مشاريعه التنموية والتثقيفية، في مدينته؛ العوامية وسائر المدن في المنطقة الشرقية. ويمكن الاشارة الى بعض هذه المشاريع:

- إحياء دور المساجد: ومن ضمنها جامع الإمام الحسين عليه السلام بحي الـزارة في العواميـة، وبعـد أن كان المسـجد مهجـوراً أصبح متميزاً في نشاطاته وفعالياته، والذي سُمي بعد توسعته بجامع الإمام الحسين عليه السلام.
- صلاة الجماعة: حرص سماحته على إقامتها في جميع الفرائض با فيها صلاة الفجر التي تثاقل الناس عنها، وخلت بعض المساجد منها تماماً، وساهمت توجيهاته إلى إقبال شريحة من المجتمع على صلاة الجاعة لاسيامن فئة الشباب، وكان يدفع هذا الأمر بقوة من خلال تحركه وكلماته، كما أنه قام بإشراك المرأة في الصلاة بالحضور والتواجد الفاعل.
- صلاة الجمعة: يادر آية لله النمر لإقامة صلاة الجمعة في عام ١٤٢٤ هـ (٢٠٠٣م) بمدينة العوامية، بعد أن كانت الظروف المحيطة تحول دون إقامتها، سوى من صلاة واحدة تقام في مدينة سيهات، فكان لساحته الفضل في تكثيفها في المشهد الديني في مدينة العوامية، حيث أقيمت بعدها في مدن صفوي وتاروت والقطف.
- الإثراء الفكرى: فقد كان للشهيد النمر دور بارز في إثراء وتغذية الساحة الإسلامية بالكثير من المحاضرات الرسالية المتنوعة والتي تربو على ٢٠٠٠ محاضرة، بين خطب جمعة وكلات قصرة وتأملات في أحاديث أهل البيت عليهم السلام، من خلال الندوات العديدة، التي لم تكتف في الطرح

الداخلي، بل كان لها الانتشار الكبير في الداخل وكذلك خارج المنطقة وقد تميزت بالطرح المتجدد والجريء في العديد من موضوعاتها.

- المقالات والنشرات: للشهيد النمر أطروحات عديدة، توزعت في مقالاته المتنوعة التي نشرت في المجلات والمطويات ومواقع الانترنت وغيرها، وأيضاً أهتم بشكل خاص بالجيل الشاب عسر إصداره قرابة ٣٠ عدداً من نشرة (الشباب والشبائب) والتي كان يكتبها بنفسه كاملة، تناول فيها مختلف القضايا الدينية والثقافية والسلوكية والاجتماعية بصبغة معاصرة مما يحتاجه الجيل الشاب.
- وللمرأة دورها: سعى الشهيد جاهداً لتفعيل دور المرأة في المنطقة واستثار طاقاتها في المجالين الديني والاجتماعي، والعمل على صقل كفاءتها و إبرازها في الوسط النسائي، ابتداءً من المشاركة والحضور في صلاة الجماعة في المسجد، مروراً بالمشاركة في البرامج الدينية المختلفة، وانتهاءً بالمشاركة في قيادة المجتمع، وقد تكلل سعيه بالنجاح حيث تخرّجت من مدرسته ثلة من الأخوات العالمات الرساليات والقادرات على إدارة العمل الديني والمشاركة في الأنشطة الثقافية من خطائة و كتائة و ادارة.
- تعديل سلوكيات المجتمع: عمل الشهيد النمر على مكافحة الاعراف الاجتماعية والتقاليد البالية التي طالما قيدت حركة

المجتمع نحو النمو والتطور، وحمل على عاتقه كسر الآصار والأغلال الاجتماعية السيئة، وتحمل في سبيل ذلك، مقاطعة بعض الفئات الاجتماعية والدينية له، ومحاولة تشويه الصور التي يرسمها عن البديل الأصيل لتلك الأعراف الخاطئة، ووقف بحزم وصدق ضد التجاوزات التي يقوم ها أدعياء الدين باسم الدين من أجل تصحيح المسار ورفع الغبش والضبابية عن عيون المجتمع.

- تيسر الزواج: دعا ساحته إلى تقليل التكاليف الباهظة للزواج، لتزويج العزاب والعازبات، وسعى إلى الإقناع باعتماد (مهر الزهراء سلام الله عليها)، بدلاً من المهور المرتفعة التي يرمي بعوائق الزواج وتكاليفها الباهضة على كاهل الشباب، وتحول دون المساهمة في تسهيل أمور الزواج.
- التعليم الديني: في عام ١٤٢٢ هـ (٢٠٠١م) أنشأ ساحته حوزة دينية لأول مرة في المنطقة الشرقية، إذ كانت بداية انطلاقتها باسم (المعهد الإسلامي)، وقد حوت في صفو فها الدراسية الرجال والنساء في قسمين منفصلين، ومن ثم تم استحداث أقسام أخرى وهي: قسم النشء (بنين) ثم (بنات)، والقسم القرآني النسائي، بإدارة وتدريس من طلبة الحوزة وخارجها.
- وكان من نتاج هذا المشروع الحضاري المبارك، تتويج عدد من الطلبة على يد ساحته، ليتحولوا إلى علاء دين ويارسوا أدوارهم الدينية والاجتماعية في المجالات كافة.

- الاهتهام بقضية البقيع: إذ نادى وبصوت مدوى بقضية إعادة بناء أضرحة أئمة البقيع عليهم السلام، وبها أن الحديث عن هذه القضية كان يأتي دائماً من خارج السعودية، بيد أن هذه المرة كسر الشهيد حاجز التحفظ وأطلق دعوته من عقر دار السلطة المصرّة على إبقاء مراقد الأئمة الأربعة مهدمة.
- توثيق حقوق الطائفة الشيعية: في عام ١٤٢٨ هـ (٢٠٠٧م) قدم ساحته لنائب أمر المنطقة الشرقية عريضة نموذجية غير مسبوقة -بين يديك- تجسد المطالب الشيعية في البلاد، وقد أثنى على هذه المطالب المراقبون السياسيون والخبراء القانونيون، وعدّوها نموذجاً شجاعاً وصريحاً وأسلوباً يُحتذى به في المطالبة بالحقوق المشروعة.
- دفاعه عن الشعوب ولاسيها عن شعب البحرين: لقد تميز الشهيد بدفاعه الدائم عن قضايا المظلومين في كل مكان، ولقد كان دفاعه عن الشعب البحراني المظلوم النموذج الواضح، فمنذ الأيام الأولى من ثورة شعب البحرين ضد النظام الخليفي الغاصب، كان الشهيد النمر من رواد التضامن والوقوف بقوة إلى جانب هذا الشعب المضطهد في المطالبة يحقوقه المشروعة.

## المصادر

- الأبشيهي، شهاب الدين محمد بن أحمد بن منصور: المستطرف في كلّ فن مستظرف، عالم الكتب، الطبعة الأولى، ١٤١٩ هـ.
- ابن طاووس، العلّامة السيد رضى الدين علي بن موسى: جمال الأسبوع بكمال العمل المشروع، دار الرضى، الطبعة الأولى، ١٣٣٠هـ.
- ابن منظور، أبو الفضل جمال الدين محمّد بن مكرم: لسان العرب، دار الفكر للطباعة والنشم، الطبعة الثالثة، ١٤١٤ هـ.
- ابن هشام، عبد الملك بن هشام الحميري المعافري: السيرة النبوية، دار المعرفة، الطبعة الأولى، ١٩٩٥م.
- الألباني، محمد ناصر الدين: سلسلة الأحاديث الضعيفة والموضوعة، مكتب المعارف للنشر والتوزيع، ١٩٩٢م.
- الآمدي، الشيخ عبد الواحد بن محمد التميمي: غرر الحكم ودرر الكلم، دار الكتاب الإسلامي، الطبعة الثانية، ١٩٨٩ م.
- البحران، المحقق العلامة الشيخ يوسف بن أحمد بن ابراهيم: الشهاب الثاقب في بيان معنى الناصب، دار المحقق، الطبعة الأولى، ١٤١٩هـ.
- البهائي، الشيخ بهاء الدين محمد بن الحسين العاملي: الكشكول، مؤسسة الاعلمي للمطبوعات، الطبعة السادسة، ١٩٨٣م.
- ياينده، أبو القاسم: نهج الفصاحة، دنياي دانش، الطبعة الرابعة، ١٤٢٤هـ.
- الجوهري، أبو نصر إسماعيل بن حماد الفارابي: الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية، دار العلم للملايين، الطبعة الرابعة، ١٩٨٧م.
- الحجوري، أبو عبد الرحمن يحيى بن على: شرح لامية ابن الوردي، مكتبة آل الشيخ، الطبعة الأولى، ١٤٢٦هـ.

- الحر العاملي، العلامة الشيخ محمد بن حسن: أمل الآمل في علماء جبل عامل، مؤسسة الوفاء، الطبعة الثانية، ١٩٨٣م.
- الحر العاملي، العلامة الشيخ محمد بن حسن: تفصيل وسائل الشيعة إلى تحصيل مسائل الشريعة، مؤسسة آل البيت عَلَيْتُ إلا ، الطبعة الأولى، ٩ ٠ ٤ ١ هـ.
- الحراني، العلامة الشيخ ابن شعبة الحسن بن على: تحف العقول عن آل الرسول صلى الله عليه وآله، جماعة المدرسين، الطبعة الثانية، ٤٠٤هـ.
- الخوئي، المرجع الميرزا حبيب الله: منهاج البراعة في شرح نهج البلاغة وتكملة منهاج البراعة، المكتبة الإسلامية، ١٤٠٠هـ.
- الديلمي، المحدث حسن بن محمد: غرر الأخبار ودرر الآثار في مناقب أي الأئمة الأطهار عليه الله دار دليل ما، الطبعة الأولى، ١٤٢٧هـ.
- الرازى، محمد بن أبي بكر بن عبد القادر: مختار الصحاح، مكتبة لبنان، الطبعة الأولى، ١٩٨٦م.
- الريشهري، المحقق الشيخ محمد: حكم النّبيّ الأعظم علينيَّ ، دار الحديث، الطبعة الأولى، ١٤٢٩هـ.
- الريشهري، المحقق الشيخ محمد: ميزان الحكمة، دار الحديث، الطبعة الأولى، ١٤٢٢هـ.
- الزبيدي، محمد مرتضى الحسيني: تاج العروس من جواهر القاموس، دار الفكر، الطبعة الأولى، ١٤١٤هـ.
- الزرقاني، محمد بن عبد الباقي: مختصر المقاصد الحسنة في بيان كثير من الأحاديث المشتهرة على الألسنة، المكتب الإسلامي، الطبعة الرابعة، ١٩٨٩م.
- الزركشي، بدر الدين أبو عبدالله محمد بن جادر بن عبدالله: الدرر المنتشرة، عهادة شؤون المكتبات - جامعة سعود، الطبعة الثانية، ١٩٩٥م.
- السخاوى، شمس الدين أبو الخبر محمد بن عبد الرحمن بن محمد: المقاصد الحسنة في بيان كثير من الأحاديث المشتهرة على الألسنة، دار الكتاب

- العربي، الطبعة الأولى، ١٩٨٥م.
- السيوطي، عبد الرحمن بن أبي بكر: الدرر المنتثرة في الأحاديث المشتهرة، عهادة شؤون المكتبات - جامعة سعود، الطبعة الأولى، ١٩٩٨م.
- الشاهرودي، الشيخ على النازى: مستدرك سفينة البحار، الطبعة الأولى، ٩١٤١٩ هـ.
- الشريف الرضى، العلامة السيد محمد بن حسين: نهج البلاغة، المجمع العالمي لأهل البيت ، عَلَيْتُ إِلَى الطبعة الخامسة، ٢٠١٠ م.
- الصدوق، العلَّامة الشيخ محمَّد بن على ابن بابويه: عيون أخبار الرضا عَلَيك ، نشر جهان، الطبعة الأولى، ١٤٢٠ هـ.
- الصدوق، العلَّامة الشيخ محمّد بن على ابن بابويه: كمال الدين وتمام النعمة، دار الكتب الإسلامية، الطبعة الثانية، ١٣٩٥هـ.
- الصدوق، العلّامة الشيخ محمّد بن على ابن بابويه: علل الشرائع، مكتبة داوري، الطبعة الأولى، ١٤٢٧ هـ.
- الصغاني، رضى الدين الحسن بن محمد الحنفي: الموضوعات، دار المأمون للتراث، الطبعة الثانية، ٥٠٤٠ هـ.
- الطبرسي، العلَّامة الشيخ الفضل بن الحسن بن الفضل: إعلام الورى بأعلام الهدى، دار الكتب الإسلامية، الطبعة الثالثة، ١٣٩٠ هـ.
- الطريحي، فخر الدين بن محمد: مجمع البحرين، دار المرتضوى، الطبعة الثالثة، ١٤١٧هـ.
- الطوسى، شيخ الطائفة الشيخ محمّد بن الحسن بن على: الأمالي، دار الثقافة، الطبعة الأولى، ١٤١٤ هـ.
- الطوسى، شيخ الطائفة محمّد بن الحسن: مصباح المتهجّد وسلاح المتعبّد، مؤسّسة فقه الشيعة، الطبعة الأولى، ١٤١١ هـ.
- العاملي، العلّامة السيد محسن أمين: أعيان الشيعة، دار التعارف، ۱٤٠٣هـ
- الغزي، أحمد بن عبد الكريم: الجد الحثيث في بيان ما ليس بحديث، دار

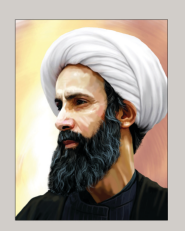
- الرابة، الطبعة الأولى، ١٤١٢ هـ.
- فتح الله، الدكتور أحمد: معجم ألفاظ الفقه الجعفري، مطابع المدخول، الطبعة الأولى، ١٩٩٥م.
- الفتُّني، محمد طاهر بن على الصديقي الهندي: تذكرة الموضوعات، إدارة الطباعة المنرية، الطبعة الأولى، ١٣٤٣ هـ.
- الفراهيدي، خليل بن أحمد: كتاب العين، نشر الهجرة، الطبعة الثانية، ٩ • ٤ ١ هـ.
- الفيروز آبادي، مجد الدين أبو طاهر محمد بن يعقوب: القاموس المحيط، مؤسسة الرسالة للطباعة والنشر والتوزيع، الطبعة الثامنة، ٢٠٠٥ م.
- القارى، على بن محمد نور الدين الهروى: المصنوع في معرفة الحديث الموضوع، مؤسسة الرسالة، الطبعة الثانية، ١٣٩٨ هـ.
- القاوقجي، أبو المحاسن محمد بن خليل بن إبراهيم: اللؤلؤ المرصوع فيها لا أصل له أو بأصله موضوع، دار البشائر الإسلامية، الطبعة الأولى، ٥١٤١ه.
- قلعجي، محمد رواس: معجم لغة الفقهاء، دار النفائس للطباعة والنشر والتوزيع، الطبعة الثانية، ١٩٨٨م.
- القمى، المحقق الشيخ عباس: سفينة البحار ومدينة الحكم والآثار، دار الأسوة، الطبعة الأولى، ١٤١٤هـ.
- الكليني، العلَّامة الشيخ محمَّد بن يعقوب بن إسحاق: الكافي، دار الكتب الإسلاميّة، الطبعة الرابعة، ١٩٨٦ م.
- المالكي، محمد الأمير الكبير: النخبة البهية في الأحاديث المكذوبة على خير البرية، المكتب الإسلامي، الطبعة الأولى، ١٩٨٨ م.
- المجلسي، العلَّامة الشيخ محمّد باقر: بحار الأنوار الجامعة لدرر أخبار الأئمة الأطهار، دار إحياء التراث العربي، الطبعة الثانية، ١٩٨٢ م.
- المدرسي، المرجع السيد محمد تقى: التشريع الإسلامي مناهجه ومقاصده، دار محبى الحسين عَلَيْتُلارٌ، الطبعة الأولى.

- المدرسي، المرجع السيد محمد تقي: تفسير من هدى القرآن، دار القارئ، الطبعة الثانية، ٢٠٠٨م.
- المصطفوي، الشيخ حسن: التحقيق في كلمات القرآن الكريم، وزارة الثقافة والإرشاد الإسلامي، الطبعة الأولى، ١٤١٠ ه.
- المظهري، محمد ثناء الله: التفسير المظهري، مكتبة الرشدية، الطبعة الأولى، 1817هـ.
- المفيد، العلّامة الشيخ محمّد بن محمّد بن النعمان: الاختصاص، المؤتمر العالمي لألفية الشيخ المفيد، الطبعة الأولى، ١٤١٣ هـ.
- الميانجي، العلّامة الشيخ علي الأحمدي: مكاتيب الأئمة عليه دار الحديث، الطبعة الأولى، ١٤٢٦ هـ.
- النراقي، الشيخ أحمد بن مهدي: الخزائن، مؤسسة البلاغ، الطبعة الثانية، ٢٠١٧م.
- النوري، المحقق العلّامة الشيخ حسين بن محمّد تقي: مستدرك الوسائل ومستنبط المسائل، مؤسسة آل البيت المَيْنِيلِ ، الطبعة الأولى، ١٤٠٨ هـ.
- الهندي، علاء الدين علي بن حسام الدين: كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال، مؤسسة الرسالة، الطبعة الخامسة، ١٩٨١م.

## الفهرس

| <ul> <li>تقريظ سماحة آية الله المجاهد السيد هادي المدرسي</li> </ul> |
|---------------------------------------------------------------------|
| • تمهيد •                                                           |
| • المدخل                                                            |
| • معنى الوحدة                                                       |
| • دواعي الوحدة وأهدافها                                             |
| • المعيار الشرعي للوحدة ٣٥                                          |
| • البصيرة القرآنية لوحدة الأرحام                                    |
| • البصيرة القرآنية للوحدة الإنسانية٧٥                               |
| • أقوى العوامل الداعية للوحدة٧٥                                     |
| • البصيرة القرآنية لوحدة الأمّة الإسلامية٧٨                         |
| • البصيرة القرآنية للوحدة المذهبية                                  |
| • البصيرة القرآنية لوحدة الأمّة المؤمنة                             |
| • أكرمية الإنسان وأفضليته على المخلوقات                             |
| • الأصالة والسِّيادة للقيم الرسالية أولاً وبالذات ١٢٧               |
| • أهم القيم المعرفية                                                |

| • أهم القيم الإنسانيّة                                                          | Þ |
|---------------------------------------------------------------------------------|---|
| • أهم قيم الفرد والمجتمع                                                        | • |
| • أصالة الإنسان وسيادته على القوانين الوضعية والوطن١٧٥                          | • |
| • معنى الوطن في اللغة والعرف                                                    | • |
| • معنى الوطن في المصطلح الشرعي                                                  | • |
| <ul> <li>العلاقة بين هوية الإنسان والهوية الوطنية</li> </ul>                    | • |
| <ul> <li>ما هو المراد من الوطن في الروايات؟</li> </ul>                          | • |
| <ul> <li>وقفة تأمل في رواية «حبّ الوطن من الإيمان»</li> </ul>                   | • |
| <ul> <li>البصيرة القرآنية للوطنية والوحدة الوطنية والولاء الوطني ٢٣١</li> </ul> | • |
| • الولاء لله و لا ولاء للوطن                                                    | • |
| • الوطنية في دولة الرسول ﷺ                                                      | • |
| <ul> <li>الموقف المبدئي بعد وضوح الرؤية ومعرفة الحكم الشرعي ٢٧٧</li> </ul>      | • |
| • مسك الختام                                                                    | • |
| <ul> <li>الشهيد آية الله النمر في سطور</li> </ul>                               | • |



إنّ الدعوة إلى الوطنية والوحدة الوطنية والولاء الوطني قد تستبطن في أحشائها أهدافاً جاهلية شيطانية نسجها الطاغوت ليبقى متربعاً على كرسي العرش في بيت العنكبوت، وجاثا على صدر المجتمع مُخمداً لأنفاس الأحرار الذين يأمرون بالقسط والعدل؛ لأن حقيقة الذين يأمرون بالقسط والعدل؛ لأن حقيقة الوطنية والوطنية والولاء الوطني هي عنوانٌ للترهيب والتخدير، وهي قناعٌ لتكوين عَبَدَة الطاغوت، وهي تمزيقٌ لأمّة التوحيد، وليست توحيدًا للوطن.

ومن أجل بيان الرؤية الثاقبة، والموقف الرشيد، والبصيرة القرآنية، والحكم السديد من الوطنية والولاء الوطني كان هذا الكتاب.



